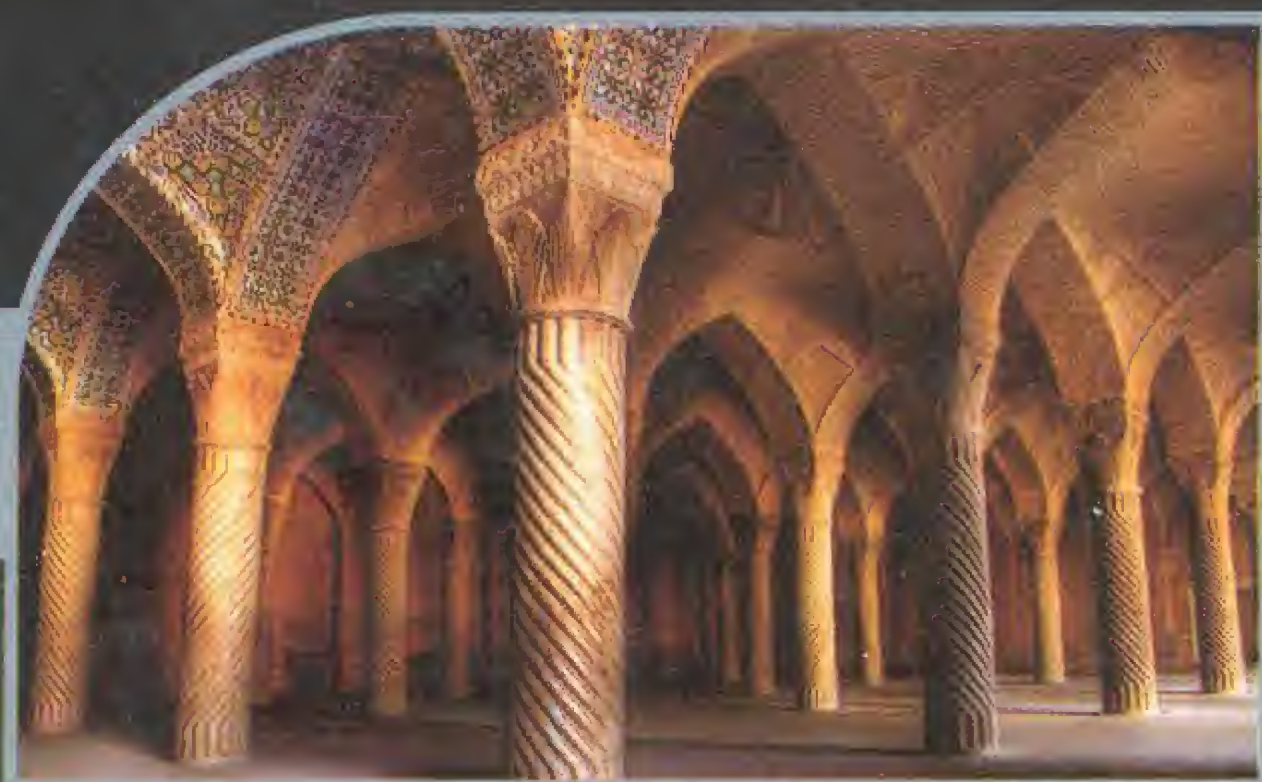


اللَّهُمَّ اجْعَلْهُ هَادِيًّا مَهْدِيًّا وَاهْدِنِيهُ (الحِثْ)

# سیدنا معاویہ

گراہ کن علاط فہمیوں کا ازالہ



تغزیل  
شیخ الحدیث حضرت شیخ الاسلام اللہ خاں حضرا  
محمد طفرا قبیل صاحب دارالدریس امیرستان

مکتبہ عہد فاہرتو

اللَّهُمَّ اجْعَلْهُ هَادِيًّا مَهْدِيًّا وَاهْدِنَا (الحدیث)

# سیدنا مُحَمَّد ؐ کے بلے میں

## گمراہ کن غلط فہمیوں کا ازالہ

یہ کتاب کسی غالی دشمن کی کارستانی کا نہیں... بلکہ  
ایک تاداں دست کی خامہ فرمائی... بلکہ تم اتنی  
کا پچھم کر شا اور حقیقت افروز جوابتے

تقریظ

شیخ الحدیث حضرت مولانا سالم اللہ خال خاڑا  
صلی اللہ علیہ وسلم

تصنیف

محمد ظفر اقبال

## مکتبہ عمر فاروق

4 شاہ فیصل کالونی ۔ کراچی  
فون: 4594144

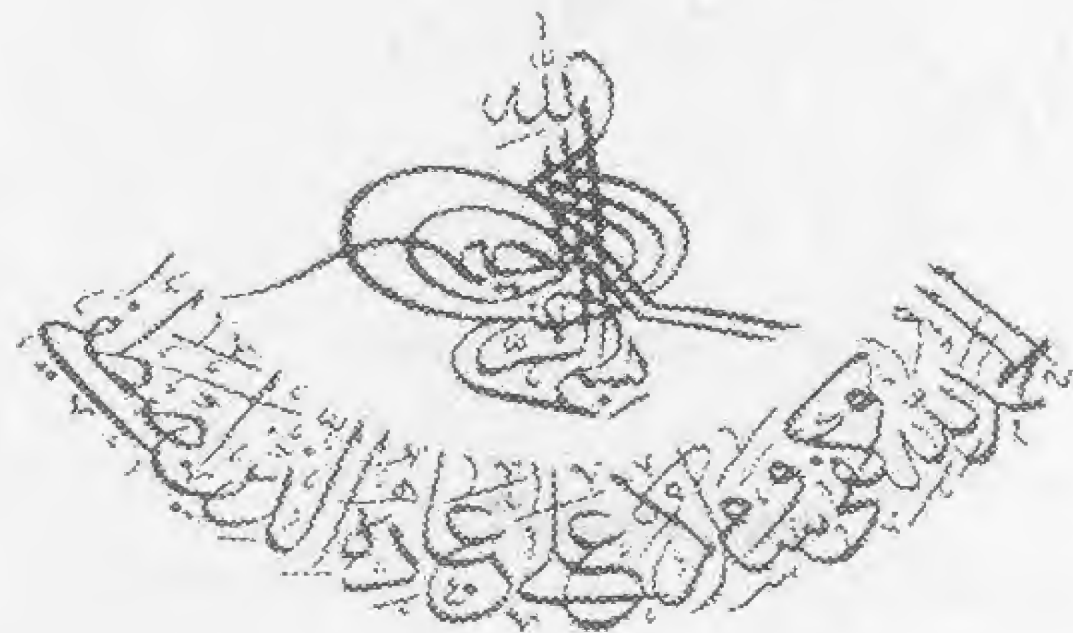
## جملہ حقوق بحق مؤلف محفوظ ہیں

|                 |                                              |
|-----------------|----------------------------------------------|
| نام کتاب .....  | سیدنا معاویہؓ — گمراہ کن غلط فہمیوں کا ازالہ |
| مؤلف .....      | محمد ظفر اقبال                               |
| ناشر .....      | مکتبہ عمر فاروق (المقابل جامعہ فاروقیہ)      |
|                 | شاہ فیصل کالونی نمبر ۲، کراچی نمبر ۲۵        |
| اشاعت اول ..... | صفر المظفر ۱۴۲۷ھجری / مارچ ۲۰۰۶ یسوسی        |
| ضخامت .....     | ۳۲۳ صفحات                                    |
| قیمت .....      |                                              |

## قارئین کی خدمت میں

کتاب ہذا کی تیاری میں تصحیح کتابت کا خاص اهتمام کیا گیا ہے، اگر پھر بھی کوئی غلطی نظر آئے تو التماس ہے کہ ضرور مطلع فرمائیں تاکہ آئندہ ایڈیشن میں ان اغلاط کا تدارک کیا جاسکے۔

- جزاء کم اللہ تعالیٰ جزاء حمیلًا جزیلًا -



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
سُبْحَانَ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَبِحَمْدِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

وَلَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ أَكْبَرُ  
أَعُوْذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ مِنْ شَرِّ مَا أَعْمَلَ

مِنْ كُلِّ الدَّنَارِ فَلَمْ يَضْطُرْ  
إِلَّا أَتَاهُ اللَّهُ عَلَيْهِ حَادِثًا

وَهُوَ أَنْشَأَ لَنَا مِنْ لَدُنْهُ  
مَا لَمْ نَكُونْ نَحْنُ بِهِ مُشْرِكُونَ

وَنَسْأَلُ رَبَّنَا أَنْ يَغْفِرْ لَنَا  
مَا تَرَكْنَا وَمَا لَمْ نَرَكْنَا

وَنَسْأَلُ رَبَّنَا أَنْ يَعْلَمْ  
مَا نَعْمَلُ إِنَّا عَلَىٰ رَبِّنَا مُسْتَكْبِرُونَ



بسم اللہ الرحمن الرحيم

## انتساب

میں اپنی اس سعیٰ ناچیز کو خال المومنین، کاتب وحی، جلیل القدر صحابی اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے برادر تسبیٰ امیر المؤمنین سیدنا معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما اور سبط اکبر، ریحانۃ النبی صلی اللہ علیہ وسلم اور نوجوانانِ جنت کے سردار امیر المؤمنین سیدنا حسن مجتبی رضی اللہ عنہ کے نام نامی سے معنوں کرتا ہوں..... جنہوں نے اپنے طویل اختلافات کو ختم کرتے ہوئے امت کے منتشر شیرازہ کو بیجا کر کے پھر سے ملیٰ اتحاد فراہم کیا، حضور ختمی مرتبت صلی اللہ علیہ وسلم نے اس عظیم کارنا مے پر حضرت حسن رضی اللہ عنہ کو "سید" فرمایا اور یہیں سے ساداتِ اہل بیت رضی اللہ عنہم کا سلسلہ شروع ہوا، وہ شخص ہرگز "سید" کہلانے کا مستحق نہیں جو صحیح امام حسن رضی اللہ عنہ اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے نالاں ہو..... باقی۔

ہمارے پاس ہے کیا، جو فدا کریں تجھ پر  
مگر یہ زندگی مستعار رکھتے ہیں !

## فہرست عنوانات

| صفحہ  | مضامین                                                              |
|-------|---------------------------------------------------------------------|
| ۱۸-۱۳ | حرف سپاس                                                            |
| ۱۹    | تقریظ                                                               |
| ۲۱-۲۰ | تقریظ                                                               |
| ۲۵-۲۲ | پیش لفظ                                                             |
| ۳۲-۲۶ | مقدمة                                                               |
| ۷۷-۳۵ | نقش اولیں                                                           |
| ۳۳    | مقام صحابہ کرام <small>رض</small> اور نصوص قرآنیہ                   |
| ۳۶    | مقام صحابہ کرام <small>رض</small> اور احادیث نبویہ                  |
| ۳۸    | طعن بر صحابہ <small>رض</small> کی نبوی <small>رض</small> ممانعت     |
| ۵۲    | مقام صحابہ <small>رض</small> خود صحابہ کے ہاں                       |
| ۵۳    | طعن بر صحابہ <small>رض</small> کی اعتقادی ممانعت                    |
| ۵۵    | صحابہ کرام <small>رض</small> اور سیدنا امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ |
| ۵۶    | صحابہ کرام <small>رض</small> تعلیل کے محتاج نہیں                    |
| ۵۷    | صحابہ کرام <small>رض</small> سے معاصری کے صدور کی تکونی حکمت        |
| ۶۰    | اپنی بات                                                            |
| ۹۳-۷۸ | بناًمیہ کے مبغوض قبیلہ ہونے کا الزام                                |
| ۷۹    | ایک قابل وضاحت بات                                                  |
| ۸۲    | درایت کے اعتبار سے                                                  |
| ۸۳    | نسبی روابط                                                          |
| ۸۶    | غیر نسبی روابط                                                      |
| ۹۲    | سیدنا علی <small>رض</small> اور بناًمیہ                             |



|                                                             |        |
|-------------------------------------------------------------|--------|
| حافظ ابن حزم اندری رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۶۳             | مفصلیں |
| حضرت امام غزالی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۶۴                |        |
| علامہ ابن الاشیر الجزری رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۶۵        |        |
| علامہ قرطبی مالکی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۶۶              |        |
| حضرت امام مجی الدین النووی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۶۷     |        |
| حافظ عباد الدین ابن کثیر رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۶۸       |        |
| حافظ ابن تیمیہ الحراتی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۶۹         |        |
| علامہ نقیضا زانی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۷۰               |        |
| علامہ ابن خلدون المغربی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۷۱        |        |
| حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۷۲           |        |
| علامہ ابن ہمام رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۷۳                 |        |
| علامہ ابن حجر المکتبی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۷۴          |        |
| حضرت مجدد الف ثانی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۷۵             |        |
| علامہ خفاجی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۷۶                    |        |
| علامہ علی قاری رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۷۷                 |        |
| حضرت علامہ عبدالعزیز فراہروی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۷۸   |        |
| حضرت مولانا شیداحمد گنگوہی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۷۹     |        |
| حضرت مولانا حسین احمد مدینی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۸۰    |        |
| حضرت مولانا مفتی محمد شفیع رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۸۱     |        |
| حضرت خواجہ شمس الدین سیالوی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۸۲    |        |
| قولِ فیصل ..... ۱۸۳                                         |        |
| حضرت معاویہ اور حضرت علی رضی اللہ عنہما کا اجتہاد ..... ۱۸۴ |        |
| مولانا عبدالرحمن جامی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۱۸۵          |        |

| صفحہ         | رمضامیں                                                          |
|--------------|------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۰.....     | اہل سنت کی کتب میں اہل تشیع کے الحاқات.....                      |
| ۱۸۱.....     | اہل سنت کے تصنیفی سرمایہ کے ساتھ ظلم.....                        |
| ۱۸۳.....     | کیا صوفیائے کرام کی کتب الحاқات سے بری ہیں؟.....                 |
| ۱۸۵.....     | اسلامی تصوف میں غیر اسلامی نظریات کی آمیزش کے اسباب.....         |
| ۱۸۸.....     | صوفیائے کرام رحمہم اللہ کی کتب میں تدیس و تدليس کی وجہ.....      |
| ۱۹۰.....     | حضرت مولانا جامی رحمہم اللہ کی کتابوں کا حال.....                |
| ۱۹۱.....     | جامیؒ کی کتاب شواہد النبوة سے تدیس و تدليس کی چند مثالیں.....    |
| ۱۹۲.....     | جامیؒ کی شخصیت.....                                              |
| ۱۹۷.....     | ہمارا موقف.....                                                  |
| ۱۹۸.....     | مکالمہ شیعہ سے حفاظت کے لیے حضرت نانو تویؒ کے پیش کردہ اصول..... |
| ۲۰۳.....     | حاصل بحث.....                                                    |
| ۲۲۹-۲۰۶..... | <b>مودودی صاحب کا حوالہ</b> .....                                |
| ۲۰۹.....     | مودودی صاحب کا معرکۃ الاراء استشر اقی شاہ کار.....               |
| ۲۱۰.....     | مودودی صاحب کی آزادہ روی کے چند حوالے.....                       |
| ۲۲۳.....     | کیا مودودی صاحب دیوبندی تھے؟.....                                |
| ۲۲۶.....     | مودودی، نصیری مہاذت.....                                         |
| ۲۳۲-۲۳۰..... | <b>سیدنا حسن <small>رض</small></b> کو زہر دینے کا الزام.....     |
| ۲۳۱.....     | البدایہ والنهایہ کا حوالہ اور اس کا جواب.....                    |
| ۲۳۱.....     | تاریخ طبری کا حوالہ اور اس کا جواب.....                          |
| ۲۳۱.....     | تاریخ ابن عساکر کا حوالہ اور اس کا جواب.....                     |
| ۲۳۳.....     | سر الشہادتین کا حوالہ اور اس کا جواب.....                        |
| ۲۳۳.....     | تاریخ ابن الاشیر الجزری کا حوالہ اور اس کا جواب.....             |

صفحہ

مضامین

|         |                                                       |
|---------|-------------------------------------------------------|
| ٢٣٣     | تاریخ الجمیس کا حوالہ اور اس کا جواب .....            |
| ٢٣٤     | شواید النبوۃ کا حوالہ اور اس کا جواب .....            |
| ٢٣٥     | الاصابہ فی تمیز الصحابة کا حوالہ اور اس کا جواب ..... |
| ٢٣٥     | حیۃ الحیوان کا حوالہ اور اس کا جواب .....             |
| ٢٣٦     | مرودج الذہب کا حوالہ اور اس کا جواب .....             |
| ٢٣٨     | تحف العقول کا حوالہ .....                             |
| ٢٩٨     | الاستیعاب کا حوالہ اور اس کا جواب .....               |
| ٢٣٩     | حافظ ابن تیمیہ المحرانی رحمہ اللہ کا حوالہ .....      |
| ٢٤٠     | حافظ شمس الدین ذہبی رحمہ اللہ کا حوالہ .....          |
| ٢٤٠     | علامہ عبدالعزیز فراہروی رحمہ اللہ کا حوالہ .....      |
| ٢٥٣-٢٣٣ | صلح برکد ورت کا الزام .....                           |

صلح حسن رض بشارت نبوی کا مصدقہ ہے .....

سیدنا معاویہ رض کا اہل بیت سے حسن سلوک .....

سیدنا معاویہ رض کے جہاد میں ہاشمی بزرگوں کی شرکت .....

عہد معاویہ رض کے جہاد میں ہاشمی بزرگوں کی شرکت .....

حضراتِ اہل بیت کی طرف سے اس صلح کی مکمل پاسداری .....

سیدنا معاویہ رض کے لیے امیر المؤمنین کے الفاظ .....

خلاصة المرام .....

عہد خلافت سیدنا معاویہ رض کے لاوقتِ اتباع نہ ہونے کا الزام .....

کیا اسلام میں ملوکیت (بادشاہت) مذموم ہے؟ .....

سیدنا معاویہ رض کا عہد خلافت .....

حریر امت سیدنا عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ عنہما کا حوالہ .....

سیدنا علی المرتضی رض کا حوالہ .....

| صفحہ     | مضامین                                                  |
|----------|---------------------------------------------------------|
| ۲۶۷..... | سیدنا امام حسن عسکری کا حوالہ                           |
| ۲۶۷..... | سیدنا عبد اللہ ابن عمر رضی اللہ عنہما کا حوالہ          |
| ۲۶۷..... | سیدنا سعد بن ابی وقاص عسکری کا حوالہ                    |
| ۲۶۸..... | حضرت کعب بن احبار رحمہ اللہ کا حوالہ                    |
| ۲۶۸..... | حضرت امام ابو اسحاق رحمہ اللہ کا حوالہ                  |
| ۲۶۸..... | حضرت مجاہد رحمہ اللہ کا حوالہ                           |
| ۲۶۸..... | حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ کا حوالہ                       |
| ۲۶۹..... | حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ کا حوالہ                        |
| ۲۶۹..... | حافظ ذہبی رحمہ اللہ کا حوالہ                            |
| ۲۷۰..... | مناقشہ اول                                              |
| ۲۷۰..... | مناقشہ دوم                                              |
| ۲۷۰..... | جواب مناقشہ اول                                         |
| ۲۷۰..... | ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہما کا حوالہ    |
| ۲۷۰..... | مؤرخ شہیر علامہ ابن خلدون رحمہ اللہ کا حوالہ            |
| ۲۷۱..... | شہید بالاکوت مولانا شاہ اسماعیل شہید رحمہ اللہ کا حوالہ |
| ۲۷۲..... | جناب احمد رضا خاں بریلوی کا حوالہ                       |
| ۲۷۲..... | جناب فیض احمد اویسی بریلوی کا حوالہ                     |
| ۲۷۳..... | جواب مناقشہ دوم                                         |
| ۲۷۳..... | مناقشہ سوم                                              |
| ۲۷۶..... | الجواب                                                  |
| ۲۸۰..... | خلفائے راشدین چار ہیں                                   |
| ۲۸۰..... | حضرت امام طحاوی رحمہ اللہ کا حوالہ                      |
| ۲۸۰..... | حضرت امام ابو الحسن الاشعري رحمہ اللہ کا حوالہ          |

صفحی

مفہامیں

|                                                               |
|---------------------------------------------------------------|
| حضرت امام ابو بکر باقلانی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۱        |
| حضرت شیخ عبدال قادر جیلانی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۲       |
| حافظ ابن عساکر رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۲                   |
| حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۳                    |
| حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۳                   |
| حافظ ابن ہمام رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۴                    |
| حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۵     |
| حضرت مولانا ناقسم نانوتوی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۵        |
| حضرت مفتی کفایت اللہ دہلوی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۵       |
| حضرت مولانا عبد الشکور لکھنؤی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۶    |
| حدیث اتباع سنت الخلفاء الراشدین المہدیین ..... ۲۸۷            |
| حافظ ابن عبدالبر رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۷                 |
| امام جلال الدین السیوطی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۸          |
| حضرت ابو بکر ابن العربي رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۸          |
| امام شرف الدین محمد الطیبی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۸       |
| حضرت ملا علی قاری رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۹                |
| حضرت مولانا عبد الرحمن مبارک پوری کا حوالہ ..... ۲۸۹          |
| علامہ شمس الحق عظیم آبادی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۸۹        |
| حضرت مولانا ادریس کاندھلوی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۹۰       |
| لمحہ فکریہ ..... ۲۹۳                                          |
| سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ اور کتابت و حی ..... ۲۹۵-۳۰۵        |
| حافظ ابن حزم رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۹۶                     |
| حافظ ابو بکر ابن الخطیب البغدادی رحمہ اللہ کا حوالہ ..... ۲۹۷ |

| صفحہ    | مضامین                                                       |
|---------|--------------------------------------------------------------|
| ۲۹۷     | حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ کا حوالہ                      |
| ۲۹۷     | حافظ شمس الدین الذہبی رحمہ اللہ کا حوالہ                     |
| ۲۹۸     | علامہ علی بن بربان الدین الحنفی رحمہ اللہ کا حوالہ           |
| ۲۹۸     | حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ کا حوالہ                             |
| ۲۹۹     | حافظ ابن حجر ایشتی المکی رحمہ اللہ کا حوالہ                  |
| ۲۹۹     | امام شہاب الدین قسطلانی رحمہ اللہ کا حوالہ                   |
| ۲۹۹     | علامہ شہاب الدین الخفاجی رحمہ اللہ کا حوالہ                  |
| ۳۰۰     | حافظ ابن عساکر رحمہ اللہ کا حوالہ                            |
| ۳۰۰     | حضرت مولانا عبدالشکور لکھنؤی رحمہ اللہ کا حوالہ              |
| ۳۰۰     | علامہ عبدالحی لکتائی رحمہ اللہ کا حوالہ                      |
| ۳۰۱     | علامہ محمد الخضری رحمہ اللہ کا حوالہ                         |
| ۳۰۱     | حضرت مولانا مفتی تقی عثمانی مدظلہم کا حوالہ                  |
| ۳۰۲     | علامہ سید محمود احمد رضوی بریلوی کا حوالہ                    |
| ۳۰۲     | ڈاکٹر عبدالرحمٰن عیسیٰ صاحب کا حوالہ                         |
| ۳۰۳     | خطیب تبریزی رحمہ اللہ کا حوالہ                               |
| ۳۰۳     | حضرت امام ابواسحاق الشاطئی رحمہ اللہ کا حوالہ                |
| ۳۰۳     | مولانا شاہ معین الدین ندوی رحمہ اللہ کا حوالہ                |
| ۳۰۴     | جناب احمد یار خان گجراتی بریلوی کا حوالہ                     |
| ۳۰۴     | محمد بن علی طباطبائی باہن لطقطقی کا حوالہ                    |
| ۳۰۵-۳۰۶ | تازیانہ عبرت ..... ۳۰۷                                       |
| ۳۰۶     | اہل صفحیں سے متعلق روایائے صالحہ                             |
| ۳۱۳     | حضرت ابو مسیرہ رحمہ اللہ کا حوالہ                            |
| ۳۱۵     | خلفیۃ صالح حضرت عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ کا روایائے صالحہ |
| ۳۲۰     | پیغام سروش                                                   |

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## حُرْفِ سِپاَس

ناچیز مؤلف کا قلب و قلم بارگاہِ ذوالمن میں تشكیر کے احساس سے سربہ سجدہ اور اس کی زبان ترانہ حمد و شنا سے زمزمه سخن ہے کہ اس نے محض اپنے لطف و کرم اور جود و عطا سے اسے ایک جلیل القدر صحابی، کاتب و حجی اور سرور کائنات حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے برادر نسبتی، خال المسلمين، امیر المؤمنین، سید نامعاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما کے مناقب و دفاع کی توفیق مرحمت فرمائی، جن کی عالی مرتبت شخصیت کو مسخر کرنے اور ان کے کردار کو ہدفِ تقدیم بنانے کے لیے حدودِ انصاف تو دور کی بات ہے حدودِ شرافت و انسانیت کا بھی پاس و لحاظ نہیں رکھا گیا، جس کی ہر صاحبِ عقل و خرد اور ماذہ انصاف کے حامل شخص سے توقع کی جاسکتی ہے۔

ایں سعادت بزورِ بازو نیست

تائنا بخشندہ خدائے بخشندہ

سیدنا علی مرتضیٰ اور سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہما کا شمار تاریخِ اسلام کی ان انتہائی مظلوم شخصیات میں ہے جن کی عظمت و عبقریت کو مشنری جذبہ کے تحت افراط و تفریط، انتشار و تشتت اور افتراق و اختلاف کے دیزپردوں میں چھپانے کی پوری کوشش کی گئی ہے اور ہر فریق انھیں اپنے زوایہ نگاہ، فکری محور، روایتی عقائد اور مخصوص افکار و نظریات کی عینک لگا کر دیکھتا ہے، یوں ان دونوں بزرگوں کی پوری شخصیت مختلف بلکہ متابن نقطہ ہائے نظر اور متضاد تصوّرات و خیالات کا مجموعہ بن گئی ہے، ہر فریق نے اپنے خود ساختہ تحقیقی و تخلیقی معیار کے مطابق ان کی شخصیت کا جو خاکہ اپنے قلب و ذہن کی لوح پر کھینچا ہے وہی اس کے نزدیک ان بزرگوں کی "حتمی تصویر" ہے خواہ ان بزرگوں کی اصلی و تحقیقی تصویر اس خیالی اور خود وضع کردہ خاکے سے کتنی ہی مختلف کیوں نہ ہو۔

ان حالات میں حضرت سیدنا معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما کے مناقب

دفاع میں قلم اٹھانا، احقاق و تحقیق کی راہ۔ اور افراط و تفریط کے کانٹوں سے اپنے دامن کو الجھائے بغیر ساحلِ مراد پر پہنچنا آسان کام نہ تھا تاہم مؤلف راقم سطور نے سخت آزمائش، عند اللہ جواب دہی کے خوف اور اس کے اجر کے امید میں اپنے علمی و تحقیقی سفر کا آغاز کیا اور اس بات کی مقدور بھر کوشش کی کہ ”اعتماد علی السلف“، کا دامن ہاتھ سے نہ چھوٹے لیکن اگر پھر بھی اس کو تاہ قلم کے قلم سے کوئی بات حضراتِ سلف صالحین رحمہم اللہ کے موقف کے خلاف (نادانستہ طور پر) نکل گئی ہو تو یہ ناکارہ اس سے رجوع اور برآت کا اعلان پہلے کرتا ہے اور تحقیق نشاندہی کے بعد کرے گا۔

سلسلہ کلام طویل ہوتا جا رہا ہے لیکن رقم یہاں اپنے اس دُکھ اور درد کا اظہار کیے بغیر نہیں رہ سکتا کہ رواض کی چیرہ دستیوں اور حضراتِ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم پر تبر اور تقدیم کے ردِ عمل میں خود کو اہل سنت والجماعت سے منسوب کرنے والے پُر جوش اور جوشیلے نوجوان (ہی نہیں بلکہ بعض اہل علم کھلانے والے بھی) اس مرض میں بنتا ہو گئے ہیں کہ وہ سیدنا علی کرم اللہ وجہہ اور سیدین حسین کریمین رضی اللہ عنہما کے (بے خیالی خویش) نقص و معاف سب کی تلاش و جستجو میں لگ گئے ہیں اور اسے -نعوذ باللہ- بہت بڑی علمی خدمت اور عقائد اہل سنت والجماعت کے تحفظ و سداد کا ضامن ذریعہ سمجھتے ہیں..... پھر اس کے ردِ عمل میں اہل سنت والجماعت ہی سے خود کو منسوب کرنے والا ایک اور طبقہ (جو بجائے اس کے کہ سنجیدہ علمی و تحقیقی انداز میں ان بزرگوں پر وارد کردہ اعتراضات و معاف سب سے ان کی صفائی بیان کرتا) یزید کی آڑ لے کر سیدنا معاویہ اور سیدنا ابوسفیان رضی اللہ عنہما کی شان میں گتاختیاں کرتا ہے اور اسے حضراتِ علی و حسن و حسین رضی اللہ عنہم پر (ایک طبقہ کی طرف سے) نار و انتقید و افتراء کا جواب تصور کرتا ہے..... باتِ رفتہ رفتہ اختلاف سے مخالفت اور تصلب سے تعصیب تک جا پہنچی ہے اور بد قسمتی اس تمام تراہنہا پسندی اور تحریک کا اظہار رواض و نواصیب کے ساتھ اہل سنت والجماعت کھلانے والے حلقوں کی طرف سے بھی ہو رہا ہے حالانکہ اہل سنت والجماعت کو رواض و نواصیب خذلهم اللہ سے یہی شکایت تو ہے کہ وہ رسول اقدس ﷺ کے محبوبوں کی تنقیص کر کے آپ ﷺ کی ایذا رسانی کا باعث بنتے ہیں جس سے سلبِ ایمان کا خطرہ ہے آج اگر خود کو اہل سنت سے منسوب کرنے والے لوگ بھی یہی کام کرنے لگ جائیں تو پھر ہم میں اور رواض و نواصیب میں فرق ہی کیا رہ جاتا ہے؟

حضراتِ اہل سنت والجماعت رحمہم اللہ کا ابتدا ہی سے رواض و نواصیب سے جلی پیرائے میں اختلاف رہا ہے اور اکابر امت نے ہمیشہ حضراتِ صحابہ و اہل بیت رضی اللہ عنہم کے گرد بچھائے

گئے تبرے کے ایک ایک کائنے کو چنا ہے اور ان بزرگوں پر لگائے گئے ہے ہر ہر الزام و بہتان کا ایسا منہ توڑا اور دندان شکن جواب دیا ہے کہ پوری امت اس خدمت پر ان کی ممنون احسان اور خوشی چیز ہے، لیکن کیا مجال ہے کہ رواضخ کی تردید کرتے ہوئے ان کے قلم سے کوئی ایسا جملہ صادر ہو جائے جس سے اشارے و کنائے میں بھی اہل بیت کی تنقیص مترشح ہوتی ہو یا نواصب کی تردید کرتے ہوئے ان کے موئے قلم سے حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کسی درجہ میں بھی مورد اعتراض و طعن ٹھہریں آج خود کوئی کھلانے والے حلقوں کی طرف سے رافضیت و ناصبیت کی تردید کا جو طریقہ اختیار کیا جا رہا ہے اس پر جتنا افسوس کیا جائے کم ہے.....

### ع حیراں ہوں عل کور وؤں کے پیٹوں جگر کو میں

الغرض اہل سنت والجماعت سے خود کو منسوب کرنے والے یہ دونوں طبقے اہل سنت کے مجموعی اور مستند موقف اور ان کی راہ سے ہٹے ہوئے ہیں، اعتدال و توسط ہی مسلک اہل سنت کا طغیرہ امتیاز ہے یہاں نہ رواضخ کا سا افراط ہے اور نہ ہی نواصب کی سی تفریط، ان کے ہاں حضرات صحابہ و اہل بیت رضی اللہ عنہم میں کوئی منافات نہیں دونوں یکساں طور پر واجب الاحترام ہیں اور ان میں سے کسی ایک کی بھی تنقیص قابل ملامت و بیزاری ہے.....

### ع دونوں پہ ہم کو ناز ہے دونوں پہ افتخار

میں نہایت دول سوزی اور دردمندی کے ساتھ ان دونوں طبقوں کی خدمت میں ہاتھ جوڑ کر درخواست کرتا ہوں اللہ کے واسطے اپنے طرز عمل پر تظریث ثانی فرمائیں اور یہ سوچیں کہ آپ لوگ حضرات صحابہ کرام یا اہل بیت رضی اللہ عنہم پر تنقید و تبرہ اکر کے (غیر شعوری طور پر ہی سہی) کن کے بازو مضبوط کر رہے ہیں اور کس مسلک کی جڑیں کھو کھلی کر رہے ہیں اور سب سے بڑھ کر کس ذات مقدس (福德 امامی و ابی دروجی و قلبی) کے قلب اطہر کو ایذا و تکلیف پہنچا رہے ہیں، حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے اہل بیت اور صحابہ یہ تبلیغ دونوں پیارے ہیں، جو آپ کی رسالت و نبوت کے عینی شاہد، اس کے اولین مصدق و مبلغ، آپ کی جاں گسل جگر کاوی و کیمیا گری کے بے مثل شاہکار، آپ کی کمال مردم سازی اور انقلاب آدم گری کی محکم دلیل اور پروردہ بہار نبوت ہیں، اہل سنت والجماعت کا تو امتیاز و افتخار ہی یہ ہے کہ ہم حضرات صحابہ و اہل بیت (رضی اللہ عنہم) دونوں کے غلام ہیں، اگر اصحاب اخیار (رضی اللہ عنہم) ہمارے نزدیک ”نجومِ رُشد و هدایت“ ہیں تو

اہل بیت اطہار (رضی اللہ عنہم) ”سفینۃ ثبات و فلاح“، یہ سب کے سب ہدایت کے دعکتے ہوئے ستارے اور گلستانِ رسالت کے مہکتے ہوئے پھول ہیں، جن میں پہلے اور بعد میں ایمان لانے والوں اور بڑے چھوٹے کی (با وجود فرقِ مراتب کے) کوئی تحدید و تخصیص نہیں، گزشتہ پوری امت مسلمہ انہی مقدس نفوس کے نشانِ قدم کی پیروی کے باعثِ ابدی و سرمدی سعادت و کامرانی سے سرفراز ہوئی ہے اور آنے والی پوری امت انہی کے نقش پا سے اپنی را ہیں ڈھونڈنے کی محتاج ہے، اگر کوئی سیاہ بخت اور کور باطن ان سے بے نیاز ہوگا تو کبھی منزلِ مراد تک نہیں پہنچ سکے گا، رب العزت ہمیں ان حضرات کے قدموں میں جگہ دے، ان کی حقیقی محبت سے ہمارے دلوں کو معمور و مزین فرمادے، ہمیں ان کی کامل اتباع کی توفیق ارزانی فرمادے کہ ان حضرات کی اتباع و اطاعت اور ان سے سچی محبت و عقیدت ہی دنیا و آخرت میں اقبالِ مندی اور حقیقی کامیابی و کامرانی کی ضامن ہے۔

خدا یا جہ حق بنی فاطمہ

کہ بر قولِ ایمان کنم خاتمه

بہر حال اس انتہائی جذباتی اور شدیدِ عمل کی تردید و مذمت میں اس ناکارہ کو جو کچھ عرض کرنا تھا وہ کرچکا ہے، ناچیز راقم سطور ہر دو طبقوں سے اس بات کی توقع رکھتا ہے کہ وہ ان معروضات پر ٹھنڈے دل اور گھلے دماغ سے ضرور غور کریں گے، اور اگر ایسا نہ ہو تو ہم بارگاہِ ایزدی میں یہی فریاد کرتے ہیں۔

یارب وہ نہ سمجھے ہیں، نہ سمجھیں گے مری بات

دے اور دل ان کو، جو نہ دے مجھ کو زبان اور جہاں تک پیش نظر بعالہ کا تعلق ہے تو ناچیز مؤلف اپنی عاجزانہ لیکن مخلصانہ کاوش کو ملت اسلامیہ کے غیور اور انصاف پسند علمی و دینی حلقوں کی خدمت میں بغرضِ اصلاح پیش کر رہا ہے۔ راقم السطور کو اس بات کا اعتراف و اقرار ہے کہ محورِ خن انتہائی نازک اور غایتِ احتیاط و عدم جذباتیت کا مقاضی ہے، اس لیے اگر اس کوتاہ قلم کے قلم سے کوئی بات ڈھنگ کی نکل گئی ہو تو اسے قبول فرماتے ہوئے حق تعالیٰ شانہ کا فضل اور میرے اکابر کی کرامت تصوّر فرمائیں اور اگر کوئی غلطی یا لغوش نظر آئے (جو کہ بعد ازاں مکان و قیاس نہیں) تو اصلاح سے در لغ نہ فرمائیں:

إِنْ أُرِيدُ إِلَّا الْإِصْلَاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ.

رقم السطور محدث جلیل حضرت مولانا سلیم اللہ خاں صاحب متعال اللہ امسلمین بطول بقاہ و نفعنا و سار الطالبین با قولہ و احوالہ، شیخ الحدیث حضرت مولانا زاہد الزادی صاحب دامت برکاتہم، محترم و مکرّم جناب جاویدا میر عثمانی صاحب مدظلہم اور جناب مولانا اسلم شنخو پوری زید مجددہم کا نہایت ممنون احسان ہے کہ ان بزرگوں نے اپنے انتہائی قیمتی اور مصروف ترین اوقات واشغال میں سے وقت نکال کرنا چیز مؤلف کی روکھی پھیلکی تحریر کونہ صرف ملاحظہ فرمایا بلکہ اس کی ہمت کو بڑھاتے ہوئے اور حوصلہ افزائی فرماتے ہوئے اس بضاعت مزاجات کو اپنی پُر زور تائیدات و تقریظات سے نوازا، اللہ پاک ان بزرگوں کے حسن ظن کو رقم کے حق میں قبول فرمائے، ان کا سایہ تادیر سلامت رکھے اور رقم کو ان کے گراں قدر علوم و معارف سے کماہہ استفادہ واستفادہ کی توفیق مرحمت فرمائے۔ آمین بجاه خاتم النبیین ساتھ ہی اپنے رفقاء جناب سلیمان عامر صاحب اور جناب گل محمد صاحب کا شکریہ ادا نہ کرنا احسان ناشناہی ہوگی جنھوں نے اس کتاب کی صحیح تکایت کا کٹھن مرحلہ رقم کے ہمراہ نہایت جاں فشانی سے طے کیا، اللہ انہیں جزاء خیر سے نوازیں، آمین ۔

آخر میں — نہ کہ آخری بار — اللہ تعالیٰ ہے دعا ہے کہ اس عجائہ کو اپنی بارگاہ میں شرف قبولیت بخشدے۔ رقم، اس کے والدین اور اساتذہ کے لیے دنیا و آخرت میں اپنی رضا و رضوان کا سبب اور وسیلہ بنادے، جس عالی مقصد کے پیش نظر یہ بسیط مقالہ پر قلم کیا گیا ہے اس مقصد کے لیے نافع بنادے، اگر یہ رسالہ کسی سلیم الفطرت، صاحب ایمان و صاحب ضمیر کے دل کی سرد انگیٹھی کو گرم کر دے، اس میں مقام و شرف صحابیت سے محبت و آگہی کی ایک چنگاری بھی بھڑکا دے اور اس کی لاعلمی یا غلط فہمی کو رفع کرنے میں کسی درجہ میں بھی کوئی مدد و اعانت کر سکے تو اس کی محنت سو آرت ہے اور اگر مؤلف کی یہ حقیری کوشش و کاوش (جس میں مؤلف کا ذاتی کوئی کمال نہیں بلکہ اس نے جو کچھ اکابر کی کتابوں میں پڑھا ہے اس کو ادھر ادھر سے نقل کر دیا ہے) مقام صحابیت کے دفاع خصوصاً امیر المؤمنین سیدنا معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما کے بارے میں پھیلائے گئے شکوک و شبہات کے ازالہ کی خدمت کے مبارک وزریں سلسلہ میں کوئی جگہ پا سکے تو اس سے بڑھ کر مسزت و شادمانی اور کیا ہو سکتی ہے؟.....

ع بُلْبُلِ ہمیں کہ قافیہ گل شود بس است

اور اگر راقمِ السطور کو فردائے قیامت حضراتِ صحابہ و اہل بیت رضی اللہ عنہم کے خدام کی جو تیوں میں بھی جگہ مل جائے تو اس کے لیے یہ سرمایہ ہفتِ اقلیم کی دولت سے بہتر و برتر ہے.....

ع شاہاں چہ عجب گر بنوازند گدا را

مقطوعِ سخن پر مقامِ صحابیت کو مجروح و مخدوش کرنے والوں اور حضراتِ صحابہ و اہل بیت رضی اللہ عنہم پر بے لائق نشرِ زلی کرنے والوں سے ایک بات کہہ کر اجازت چاہتا ہوں کہ:

”اے دشمنانِ صحابہ و اہل بیت! تم امتِ مسلمہ کے دلوں میں فروزان

مقامِ تعظیمِ صحابیت کے ”چراغِ مصطفوی“، کو اپنی کمزور اور ناتوان پھونکوں سے بچانے کی ناکام و نامرادی کر رہے ہو.....

ع پھونکوں سے یہ چراغ بچایا نہ جائے گا

یکے از خدامِ صحابہ و اہل بیت

محمد ظفر اقبال عفاف اللہ عنہ و عافاہ

نوٹ: راقمِ السطور اس بات کا اظہار ضروری سمجھتا ہے کہ اس کتاب کے کچھ صفحات (۲۹۰-۲۹۲) ہمارے مددوچ تقریظ رکاروں، شیخ الحدیث حضرت مولانا سلیم اللہ خاں صاحب اور حضرت مولانا زاہد الرashدی مدظلہما کے ملاحظہ سے نہیں گذر سکے، کیونکہ ان صفحات کا اضافہ نظر ثانی کے وقت ہوا ہے، اہذا جب تک یہ حصہ ان کی نظر سے نہ گذر جائے اتنے حصے کو ان بزرگوں کی تقریظ اور پیش لفظ سے مستثنی سمجھا جائے۔

## تقریظ

**شیخ الحدیث حضرت مولانا سلیم اللہ خاں صاحب دامت برکاتہم**

بسم اللہ الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي رضى لنا بالإسلام ديناً وبخير الأنام وصفوة خلقه نبياً وبصحابة نبيه أعمواناً وأنصاراً، والصلاه والسلام على سيد الرسل وخاتم الأنبياء محمد المصطفى والمجتبى وعلى آله وصحبه الذين اختارهم الله تعالى لصحبة نبيه وإقامته من جميع أمته، وبعد:

جناب محمد ظفر اقبال صاحب زادت مكارمه ودامت فضائله نے پیر نصیر الدین صاحب کی کتاب "نام و نسب" پر تبصرے کے لیے یہ کتاب "سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ — گمراہ گن غلط فہمیوں کا ازالہ" تصنیف کی ہے، موصوف نے تحقیق کا حق ہی ادا نہیں کیا بلکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی عظمت، محبت اور ان کی عبقریت ایسے جامع اور منفرد انداز میں بیان کی ہے کہ منصف مزان قاری کے لیے اقرار و اعتراض کے علاوہ کوئی چارہ کار باقی نہیں رہتا، بالخصوص حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ پر پیر نصیر الدین کے اعتراضات کے جواب میں جن حقائق سے پرده انٹھایا ہے وہ حصہ اس کتاب کا "شاہ کار" کہلانے کا مستحق ہے..... اللہ کرے زور قلم اور زیادہ۔

اس مختصر تحریر میں کتاب کے محاسن پر گفتگو کی گنجائش نہیں ہے، بس یہی کہا جا سکتا ہے کہ یہ کتاب لا جواب ہے اور اس سے پہلے اس موضوع پر ایسی جامع تصنیف نظر سے نہیں گزری۔ اللہ تعالیٰ اس کو حسن قبول عطا فرمائیں، مصنف کے لیے یہ صدقۃ جاریہ بنے اور خلقِ خدا کو اس سے خوب خوب فائدہ پہنچے۔ آمین یا رب العالمین۔

سلیم اللہ خاں

مہتمم جامعہ فاروقیہ کراچی

صدر وفاق المدارس العربیہ پاکستان

۱۳۲۵ھ - ۲۳ اگسٹ ۲۰۰۵ء

## تقریظ

حضرت مولانا اسلم شیخو پوری صاحب نظرِ ہم

کیا نظر تھی ہمارے آقاؓ کی، آپؓ نے اپنی خداداد بصیرت سے جان لیا تھا کہ  
ایسے دریدہ دہن لوگ آئیں گے جو آپؓ کے محبان باصفا اور یار ان باوفا کو تقدیر کا نشانہ بنائیں  
گے، وہ اپنی خطاؤں، نجاستوں اور کمزوریوں کی فکر کرنے کی بجائے امت مسلمہ کے اولین  
محسنوں کے عیوب تلاش کریں گے، اسی لیے آپؓ نے بڑے موکدا میں فرمایا:  
”میرے صحابہؓ کے بارے میں اللہ سے ڈرو، اللہ سے ڈرو، مکر رکھتا  
ہوں میرے صحابہؓ کے بارے میں اللہ سے ڈرو، اللہ سے ڈرو، میرے بعد  
آنھیں تقدیر کا نشانہ نہ بنانا۔“

قرآن کریم میں مومنوں کی جتنی صفات اور اخلاق بیان کیے گئے ہیں اور ان کے لیے جتنی  
بھی بشارتیں ذکر کی گئی ہیں وہ ساری بشارتیں اور صفات سب سے پہلے صحابہؓ کے لیے ثابت ہوں گی  
بعد میں کسی اور کے لیے ہوں گی، اگر قرآن یہ کہتا ہے کہ مومن سچے، نیکوکار، متقی، شب بیدار، متواضع،  
فیاض، صاحب ایثار اور باہم محبت کرنے والے ہوتے ہیں، ان کے لیے اجر عظیم، مغفرت اور  
ہدایت، رحمت اور بشارت، جنت اور عزت ہے، تو یہ ساری خصوصیات اور عظمتیں عباد و زہاد،  
اقطاب و ابدال اور مفسرین و محدثین کے لیے بعد میں ثابت ہوں گی، سب سے پہلے یہ بشارتیں  
اور علمتیں صحابہؓ کرامؓ کے لیے ثابت ہوں گی، خدا نخواستہ اگر وہ ہدایت اور ایمان سے محروم تھے تو  
پھر دنیا میں کسی کو بھی ہدایت اور دولت ایمان نہیں مل سکی۔

وہ مظلوم صحابہؓ جنھیں رذوق درج اور سب شتم کا نشانہ بنایا گیا ان میں کاتب و حی امیر المؤمنین  
سیدنا معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما کا اسم گرامی سرفہرست ہے، چاہیے تو یہ تھا کہ ان کے بیس  
سالہ دورِ خلافت اور ان کی زیرِ قیادت حاصل ہونے والی شاندار فتوحات اور اسلامی ریاست کی توسعہ  
و ترقی کو قرآن اول کے مسلمانوں کے ایک قابل فخر اور یادگار کار کارنا مے کے طور پر پیش کیا جاتا، ان کی

قادانہ صلاحیتوں اور ایمانی اخلاق کو اجاگر کیا جاتا، لیکن اس کے برعکس ہوایہ کہ ان کی ذات پر اس قدر کچڑا چھالا گیا کہ غیر تو غیر اپنے بھی ان کا نام لیتے ہوئے شرم محسوس کرنے لگے، بات صرف سرورِ دنیا کے برادرِ نسبت تک محدود نہ ہی بلکہ بنو امیہ کے سارے حکمرانوں کے بارے میں ذہنوں میں یہ بٹھا دیا گیا کہ وہ سب ظالم اور غاصب تھے، تاریخ پرستم ڈھانے اور حقائق کا چہرہ مسخ کرنے والوں نے یہ بھی نہ سوچا کہ وہ اپنے محسنوں کے دامن داغ دار کر رہے ہیں، اس لیے کہ جن علاقوں میں وہ آباد ہیں انہیں اسلام کے زیر نگیں لانے میں بالواسطہ یا بولا واسطہ بنو امیہ کا ہاتھ ہے، کیونکہ ان کے دور میں اسلامی ریاست کی سرحدیں افریقہ، یورپ اور ایشیا کے دور دراز علاقوں تک پھیل ہی چکی تھی، بعد میں ان سرحدوں میں جو توسعہ ہوئی یہ توسعہ بھی بنو امیہ کی کاوشوں کی مر ہوئی مشت ہے۔

محترم جناب مولانا ظفر اقبال صاحب زید مجدد نے زیر نظر کتاب میں ایک ایسے صاحب قلم کے افکار و خیالات کی مدلل اور معتدل تردید فرمائی ہے جو یوں تو سُنی اور عاشق صحابہ ہونے کے دعویدار ہیں لیکن ”نام و نسب“ کے عنوان سے لکھی جانے والی ان کی کتاب کے بعض مندرجات ان کے دعوے سے لگانہیں کھاتے، حضرت امیر معاویہؓ کا تذکرہ کرتے ہوئے ان کے قلم نے قدم قدماً پر ٹھوکر کھائی ہے، اندیشہ تھا کہ ان کی تحریر سے متاثر ہو کر بعض اہل سنت بھی حضرت الامیر کے بارے میں بدگمانی کا شکار ہو جائیں اس لیے مولانا محترم نے از حد محنت کے ساتھ ان پر نقد کیا ہے لیکن اعتدال کا دامن نہیں چھوڑا اور نہ ہی سو قیانہ زبان استعمال کی ہے، مؤلف کو نہ صرف قلم اور جذبات پر بلکہ اپنے موضوع پر بھی پوری گرفت حاصل ہے اس لیے وہ اپنے قارئین کو مطمئن اور قابل کرنے میں پوری طرح کامیاب ہوئے ہیں، تعصب سے دامن بچا کر کتاب کا مطالعہ کرنے والے حضرات اپنے آپ کو میری رائے سے اتفاق کرنے پر مجبور پائیں گے۔

خاک پائے غلامان صحابہ

محمد اسلم شیخو پوری

## تقریظ

شیخ الحدیث حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی صاحب دامت برکاتہم

سبحانہ اللہ الرحمن الرحیم

صلی اللہ علیہ وسلم

السلام علیکم ورحمة اللہ وبرکاتہم۔ ۱۴ نومبر ۱۹۷۶ء سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ آپ کے  
کافی ذطر نواز اور باعث تکریم، جذکر اللہ تعالیٰ۔ بندوقی لوری کے استفادہ  
انہ سے توانی پر بھروسہ رہا، لیکن حرجه کی وجہ تھا کہ ہر نظر میل لے تو اپنے کہلے دیا  
کہل کر آئے تو کسی تعلیم میں کو احتفاع نہیں ڈالیں گے ملک رائے کاریاء اور  
تھابت کے ساتھ وان پر عالم کے جانے والے اعترافات ہی جواب دیا۔ ہم  
تھوفہ کیجئے تو دوسری کتاب میں طالع کی ہوئی تھی جس سے ابھی مکمل ہوئی  
لیکن اپنے احاطہ کرنے کا شر آپ کے ساتھ ہے اسی طبقہ کے دعویٰ کیں کہ اللہ تعالیٰ  
آئیں اس طور پر قبول ہوں گے اسی طبقہ کے دعویٰ کیں کہ اللہ تعالیٰ  
کے نافع نہیں۔ آمن۔

سلام

بسم

۱۳۷۷ھ

سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ  
مکتبہ علم نوار ورقہ  
۱۵/۳ شاہ فہصل کارنگری

## پیش لفظ

شیخ الحدیث حضرت مولانا زاہد الراشدی صاحب\*

نحمدہ تبارک و تعالیٰ و نصلی و نسلم علی رسولہ  
الکریم و علیٰ آلہ و اصحابہ و اتباعہ اجمعین۔

امیر المؤمنین حضرت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما تاریخ اسلام کی ان عظیم شخصیات میں سے ہیں جنہوں نے اسلامی ریاست کی توسعہ و ترقی اور دنیا میں اسلام کے غلبہ و استحکام کے لیے شامدار خدمات سرانجام دی ہیں اور ان کا بیس سالہ دورِ خلافت جہاں ملت اسلامیہ کی وحدت کی علامت ہے وہاں اسلام کی دعوت اور دائرہ اثر کو دنیا کے مختلف اطراف میں پھیلانے کا ذریعہ بھی ہے۔ وہ صحابی رسول ﷺ ہیں، کاتب وی ہیں، جناب نبی اکرم ﷺ کے برادر سبقتی ہیں اور ان کا شمار دنیا یے عرب کے ممتاز دانشوروں اور سیاست دانوں میں ہوتا ہے۔ ان کا حلم، بردباری اور معاملہ فہمی ہمیشہ مسلم رہی ہے اور انہوں نے جس تدریڈ داش کے ساتھ میں برس تک پوری امت مسلمہ کی قیادت کی ہے وہ اسلامی تاریخ کا ایک روشن باب ہے، وہ ایک حاکم اور قائد ہونے کے ساتھ ساتھ مجتہد بھی تھے۔ جن کے اجتہادی مقام و مرتبہ کا حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے ہاں بھی اعتراف پایا جاتا ہے اور ظاہر بات ہے کہ مجتہد جب کسی مسئلہ میں رائے قائم کرے گا تو اس میں صواب اور خطأ دونوں کا اختصار موجود ہوگا۔ ان کے اجتہادات میں بعض معاملات کے حوالہ سے ان کے معاصر مجتہدین نے اختلاف بھی کیا ہے اور ان کے بعض تفردات بھی ہیں جو ہر صاحب اجتہاد کا حق ہوتا ہے۔ مگر سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے بعض اجتہادی فیصلوں کو ایک مخصوص حلقے کی طرف سے مختلف ادوار میں اعتراض و تنقید بلکہ طعن و تشنج کا نشانہ بنایا جاتا رہا ہے اور اس کا تسلسل اب بھی قائم ہے جو علم اور دیانت دونوں کے تقاضوں کے منافی ہے اور اس لحاظ سے سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ تاریخ اسلام کی ایک انتہائی مظلوم شخصیت ہیں کہ ان کے ساتھ موئی خیں اور ناقدین کے ایک بڑے گروہ نے انصاف نہیں کیا۔

نہ صرف سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ بلکہ بنو امیہ کا پورا دور حکومت اس نوع کے اعتراضات کی زد میں ہے۔ حالانکہ اموی حکومت کو تاریخ میں یہ اعزاز حاصل ہے کہ اس کے دور میں اسلام کا دائرة اور اسلامی ریاست کی سرحدیں افریقہ، یورپ اور ایشیا کے دور دراز علاقوں تک پھیلیں۔ اس نے عالمی قیادت میں روم و فارس کی حکومتوں کے خاتمہ سے پیدا ہونے والے خلا کو پُر کیا اور جزیرہ

عرب کی اسلامی حکومت کو عملًا ایک عالمی طاقت کی شکل دے دی۔ سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ اپنے طرزِ حکومت میں اسلامی احکام و قوانین اور جناب نبی اکرم ﷺ کی سنت و اسوہ کی پاسداری کس حد کرتے تھے، اس کا اندازہ ترمذی شریف کی اس روایت سے کیا جاسکتا ہے کہ

ایک بار رومیوں کے ساتھ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا کچھ عرصہ کے لیے جنگ بندی کا معاہدہ تھا۔ جس کی مدت ختم ہونے سے قبل حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ دمشق سے فوجوں کی کمان کرتے ہوئے اس خیال سے روم کی سرحد کی طرف روانہ ہو گئے کہ معاہدہ کی مدت ختم ہونے سے قبل سرحد تک پہنچ جائیں گے اور اس کے بعد کسی بھی کارروائی کے لئے آزاد ہوں گے۔ مگر ابھی راستہ میں ہی تھے کہ صحابی رسول ﷺ حضرت عمر بن عبّہ رضی اللہ عنہ پچھے سے انتہائی تیز رفتاری کے ساتھ لشکر تک پہنچ اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو جناب نبی کریم ﷺ کے اس ارشاد سے آگاہ کیا کہ اگر تمہارا کسی قوم کے ساتھ جنگ نہ کرنے کا معاہدہ ہوتا تو مدت ختم ہونے سے قبل اپنی فوجوں کو حرکت میں نہ لاو۔ یہ سنت ہی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے قدم نہ صرف رُک گئے بلکہ انہوں نے فوجوں کو دمشق کی طرف واپسی کا حکم دے دیا۔

اسی طرح امام طبرانیؓ اور امام ابو یعلیؓ نے اپنی مند کے ساتھ یہ واقعہ نقل کیا ہے جس کی سند کے بارے میں امام تیمؓ نے (مجموع الزوارہ..... جلد ۵، صفحہ ۲۳۶) میں لکھا ہے کہ ”رجالہ ثقات“، واقعہ یہ ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے ایک روز جمعہ کے خطبہ میں خلاف معمول یہ بات کہہ دی کہ ”بیت المال اور غنیمت کا مال ہماری مرضی پر موقوف ہے جسے ہم چاہیں گے دیں گے اور جسے نہیں چاہیں گے نہیں دیں گے۔“ ان کی اس بات کا کسی نے جواب نہ دیا۔ دوسرے جمعہ کو پھر انہوں نے یہ بات دہرائی۔ پھر کسی نے جواب نہ دیا۔ لیکن جب تیرے جمعہ کو دی ہی بات پھر کہی تو ایک شخص درمیان سے کھڑا ہو گیا اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے مخاطب ہو کر بولا کہ: ”ہرگز نہیں! بیت المال اور غنیمت کے اموال ہم سب مسلمانوں کے ہیں جو شخص ہمارے اور ان کے درمیان حائل ہو گا، ہم توارکے ساتھ اس سے محاکمه کریں گے۔“

جمعہ کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے اسے اپنے پاس بلا لیا۔ کچھ لوگ اس خیال سے پچھے پچھے چل پڑے کہ اگر کوئی شخص کی بات ہوئی تو وہ سفارش کریں گے۔ مگر اندر گئے تو دیکھا کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے اس شخص کو اپنے ساتھ تخت پر بٹھا رکھا ہے اور اس کا شکر یہ ادا کر رہے ہیں۔ لوگ جب وہاں پہنچ تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے ان سے کہا کہ میں نے جناب نبی اکرم ﷺ سے سنائے، انہوں نے فرمایا کہ میرے بعد ایسے حکمران بھی آئیں گے جو جو چاہیں گے کہہ دیں گے، کوئی ان کی روک ٹوک کرنے والا

نہیں ہوگا۔ ایسے حکمران جہنم میں بندروں کی طرح چھلانگیں لگاتے پھریں گے۔ چنانچہ میں نے اس خیال سے یہ بات جمعہ کے خطبہ میں کہہ دی کہ مجھے کوئی شخص ٹوکتا ہے یا نہیں۔ جب پہلے جمعہ پر کسی نے نہ ٹوکا تو مجھے پر یشانی ہوئی۔ اس لیے دوسرے جمعہ کو میں نے پھر بات دھرائی۔ پھر بھی کوئی نہیں بولا تو میری پر یشانی میں اضافہ ہو گیا۔ مگر آج جب میں نے تیسری بار وہی بات کہی تو اس شخص نے کھڑے ہو کر مجھے ٹوک دیا۔ جس سے مجھے تسلی ہوئی کہ میرا شماران حکمرانوں میں نہیں ہوگا:

”فَأَحْيَانِي أَحْيَاهُ اللَّهُ“

”اللَّهُ تَعَالَى اَسَے زَنْدَه رَكَّهَ، اَسَنْ نَمَّحَهُ زَنْدَگَى بَخْشَ دَى ہے۔“

جس شخصیت کا یہ مزاج ہو کہ وہ ارشادِ نبوی ﷺ کر فوجوں کو فوری واپسی کا حکم دے دے اور جو خود کو نبی اکرم ﷺ کے ارشاد کی روشنی میں پر کھنے کا یہ ذوق رکھتا ہوا س کے بارے میں یہ کہنا کس قدر زیادتی کی بات ہے کہ اس نے قرآن و سنت کے احکام کو تبدیل کر دیا اور۔ نعوذ بالله۔ انصاف کا دامن ہاتھ سے چھوڑ دیا۔

اس پس منظر میں ہمارے فاضل اور عزیز دوست جناب محمد ظفر اقبال کی یہ تصنیف سیدنا امیر معاویہؓ کے دفاع کی ایک قابل قدر کوشش ہے۔ جس میں انہوں نے گولڈہ شریف کے سجادہ نشین جناب صاحبِ جزا میں سید نصیر الدین نصیر صاحب کے بعض افکار کا جائزہ لیا ہے اور دلائل کی روشنی میں یہ بات واضح کی ہے کہ سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ پر کیے جانے والے اعتراضات کا ایک بڑا حصہ وہ ہے جو حضض ضد اور عناوی کی وجہ سے ان کی مخالفت میں سازش کے تحت پھیلا دیا گیا ہے اور بعضی باتیں ایسی ہیں جو اجتہادی امور سے تعلق رکھتی ہیں۔ مگر معترضین نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے اجتہادی مقام و مرتبہ کو نظر انداز کرتے ہوئے بلا وجہ انہیں مور دی اعتراض ٹھہرالیا ہے۔ اللہ تعالیٰ ظفر اقبال صاحب کو جزائے خیر سے نوازیں اور انہیں اس خدمت کو جاری رکھنے کی توفیق دیں۔ آمین یا رب العالمین۔

ابو عمر زاہد الراشدی

سیکریٹری جزل پاکستان شریعت کنسٹلیٹوشن۔

خطیب مرکزی جامع مسجد گوجرانوالہ۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مُقدِّہ مہ

الحمد لله وحده والصلوة والسلام على من لا نبي بعده.

ایک مسلمہ اصول ہے جسے فراموش کر کے کوئی شخص ہمارے نظامِ مراتب کی ضروری معرفت نہیں حاصل کر سکتا — حق سے نسبت ثابت ہو جائے تو چیزوں کا تعارف ان کی انفرادی حیثیتوں سے نہیں بلکہ اس نسبت سے کروایا جائے گا جو انھیں ایک محکم بنیاد پر حق سے متعلق اور اس پر قائم کرچکی ہے۔ بالفاظ دیگر، شے اپنی اصل سے واصل ہو جائے تو مدارِ تعریف ذاتیات نہیں رہیں گے۔ رسول اللہ ﷺ کے صحبت یافتگان کے لیے وصول الی الحق کا منتها بداہش ثابت ہے اور یہی ان کی اساسی تشخص ہے۔ تمام اہل بیت اور صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین بلاشبہ مجمع فضائل ہیں۔ لیکن ان کے علوے مرتبت کی حقیقی بلکہ واحد بنیاد وہ خاص الخاص نسبت ہے جو انھیں سیدالملک ﷺ سے میرے ہے اور اس میں کوئی طبقہ ان کا شریک نہیں ہے۔ ان کے ذاتی اوصاف اور شخصی کمالات ان کے مرتبے میں اضافہ تو کرتے ہیں مگر اس کی اساس نہیں ہیں۔ اسی طرح بعض نقاصل کا ثبوت و صدور بھی ان کی مطلق فضیلت اور سعادت کو مجرور نہیں کر سکتا۔ غرض کوئی کمال اتنا بلند نہیں کہ صحابیت کا مرتبہ نیچے چلا جائے، اور اسی طرح کوئی نقش بشرط ایمان اتنا موثر نہیں کہ صحابیت کی مستقل فوقيت و فضیلت کی نفی ہو جائے۔

بعض گروہ تعلق بالرسول ﷺ کے اس بنیادی تقاضے سے منہ موز کر ایک ایسے راستے پر چل رہے ہیں جس پر پڑنے والا ہر قدم سرورِ کونین ﷺ سے مزید دور کر دیتا ہے۔ اور وہ کا تو کیا رونا، خود اہل سنت میں ایسے لوگ داخل ہو گئے ہیں جو صحابیت کے تقدیری شرف سے یا تو نا بلد ہیں یا کسی باطنی روگ کی وجہ سے اس پر راضی نہیں ہیں۔ ان میں سے یہ شرط حضرات تصوف کی آٹلیے ہوئے ہیں، جس میں مولائے مونین سیدنا علی کرم اللہ وجہہ کو مرکزی حیثیت حاصل ہے اور آپ

سے ارادت و محبت اس روایت میں وہی درجہ رکھتی ہے جو لفظ میں معنی اور جسم میں روح کا ہے۔ ایسی فضائیا ہر ہے بعض تخریبی کارروائیوں کے لیے خاصی سازگار ہے۔ خصوصاً حضرت معاویہؓ کی پر زبان خبث دراز کرنے کے موقع و افریں۔ ان حضرات نے بعض معاویہؓ کو حب علیؓ کی شرط ٹھہر ارکھا ہے اور مروجه خانقاہی ماحول میں جو عملاً قرآن و سنت کے انکار پر منی ہے، ان کی بات سنی بھی جاتی ہے۔ پیری مریدی کے موجودہ مظاہر، الاماشاء اللہ، جن اسباب و اغراض سے پیدا ہوئے ہیں ان میں ایک بھی دینی اور روحانی نہیں ہے۔ ”پیر“ کو ہر قیمت پر اپنی اتحاری منوانی ہے، اور یہ اتحاری بھی باعتبارِ نوعیت مافوق الانسانی ہے۔ چونکہ سیدنا و مولا نا علیؓ کی ذاتِ گرامی کے گرد نہایت ہوشیاری اور تسلسل کے ساتھ ایک داستانی ہالہ بنایا جا چکا ہے، لہذا خود کو پہلوانی کی خواہش رکھنے والے اس طبقے نے آنحضرت کے نام مبارک کو اپنی ڈھال بنایا ہوا ہے۔ بلکہ اچھی بات یہ ہے کہ یہ لوگ جس علیؓ کے نام لیوا بنتے ہیں وہ ان کے تصور کی تخلیق ہے۔ حضرت علی بن ابی طالبؓ سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ اس علیؓ میں اور نصاریؓ کے صحیح میں کوئی فرق نہیں ہے۔ دونوں غیر حقیقی ہیں۔ ان لوگوں کی منطق کے مطابق حضرات شیخین رضی اللہ عنہما سے حاشما کا اختلاف بھی کوئی ایسی قابل اعتراض بات نہیں ہے کہ اس کی بنیاد پر کفر و ایمان کی بحث چھڑ جائے، لیکن حضرت علیؓ سے ادنیٰ سا اختلاف بھی ایک کفریہ حرکت ہے۔ خواہ یہ اختلاف کسی صحابیؓ نے ہی کیوں نہ کیا ہو۔ اس کی بڑی وجہ یہ ہے کہ حضرت علیؓ کی ذاتِ گرامی میں خدائی اور پیغمبری دونوں جمع کر دی گئیں ہیں اور ظاہر ہے مجمع الوہیت و رسالت سے کون اختلاف کر سکتا ہے؟

صحابہ رضی اللہ عنہم میں جیث الطبقہ مساوی ہیں۔ ہر صحابیؓ دوسرے سے اختلاف کا پورا حق رکھتا ہے، یہ اختلاف صحیح بھی ہو سکتا ہے اور نادرست بھی۔ ایک عورت مہر کے مسئلے پر محدث شیعہ سیدنا و سندنا عمر فاروقؓ عظیمؓ کے روبروان پر مفترض ہو سکتی تھی تو قصاص عثمانؓ کے اہم ترین مسئلے پر حضرت معاویہؓ حضرت علیؓ کی تجویز کے خلاف پر اصرار کیوں نہیں کر سکتے تھے؟ اس نزاع میں ان کا صحیح یا غلط ہونا بعد کی بات ہے، پہلے تو یہ طے ہو جانا چاہئے کہ اس اختلاف کا انھیں حق حاصل تھا جو ممکن ہے غلط استعمال ہوا ہو۔ کیا قصاص عثمانؓ دینی ضرورت نہ تھا؟ کیا اس ضرورت پر اصرار کوئی غیر دینی حرکت تھی؟ حضرت معاویہؓ نے ممکن ہے اس اصرار کو کوئی ایسی صورت دے دی ہو جو سیدنا علیؓ کے فہم دین اور فہم مصالح کے مقابلے میں فروتر ہونے کی وجہ سے ناقابل قبول گردانی گئی ہو۔ تاہم اس سے زیاد از زیاد کیا ثابت ہوتا ہے؟ یہی کہ

یہ ان کی اجتہادی غلطی تھی۔ جس کا انہیں اجر بہر حال ملے گا اور یہی اہل سنت و جماعت کا مستند موقف ہے۔ کاش! حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو بیعت کی شرط لگا کر قاتلین عثمان کو کیفر کردار تک پہنچانے کی ذمہ داری سونپ دی جاتی تو آج بد عقیدگی، گمراہی اور تفرقے کی بیشتر صورتیں جنم ہی نہ لیتیں اور اسلام کے عالم گیر غلبے کا وہ سفر بھی نہ رکنے پاتا جو سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ نے خاصاً آگے بڑھا دیا تھا۔ بلاشبہ شہادت عثمان رضی اللہ عنہ نے اُست کی کمر توڑ کر رکھ دی۔ پھر اُسے علی رضی اللہ عنہ جوڑ سکنے نہ معاویہ رضی اللہ عنہ

”سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ — گراہ کن غلط فہمیوں کا ازالہ“ کا مسودہ مطالعے سے گزر تو مجھے ایک شدید جذبہ احسان مندی محسوس ہوا کہ محمد اللہ محمد ظفر اقبال صاحب نے حبِ رسول رضی اللہ عنہ اور فکرِ اسلام کے ایک بنیادی اقتضا کو پورا کرنے کا عزم کیا اور اسے خوبی و مہارت کے ساتھ پایہ تکمیل کو پہنچایا۔ اللہ تبارک و تعالیٰ انہیں اس عظیم خدمت کا بہترین اجر عطا فرمائیں اور دونوں جہاں میں اپنے پسندیدہ اور برگزیدہ بندوں کی صفت میں رکھیں۔ آمین۔

میں ظفر اقبال صاحب کے حالات سے بے خبر بلکہ صورت تک سے آشنا نہیں ہوں، لیکن اتنا معلوم ہے کہ مولانا محمد یوسف صاحب لدھیانوی شہید رحمۃ اللہ علیہ سے علاقہ ارادت رکھتے ہیں، استاذ العلماء حضرت مولانا سلیم اللہ خاں صاحب محننا اللہ بفیوضہم کے التفات یافتہ ہیں اور علامہ ڈاکٹر خالد محمود صاحب مدظلہ سے فیض اٹھانے والوں کے حلقے میں ایک تیازی حیثیت کے ساتھ شامل ہیں، علمائے حق کے بڑے طبقے میں جانے جاتے ہیں اور اللہ سبحانہ نے ضروری علم کے ساتھ ساتھ وہ مزانج بھی عطا فرمایا ہے جو دین سے وابستگی میں رسوخ و دوام پیدا کرنے کے لیے لازماً درکار ہے۔ اسلاف کے عاشق ہیں، ان کی تحریر دیکھ کر اور گفتگو سن کر مجھ ناکارہ محض کو بھی کچھ کرنے کی امنگ پیدا ہو جاتی ہے جو بے استعدادی اور نالائقی کی وجہ سے عمل میں آنے سے رہ جاتی ہے۔

شیخ القرآن مولانا احمد علی صاحب لاہوری رحمۃ اللہ علیہ کا قول ہے: ”ایمان کی سلامتی اور دین پر استقامت کے لیے دو چیزیں نہایت ضروری ہیں۔ فکر آخوت اور اعتماد علی السلف۔“ ظفر اقبال صاحب کا ”اعتماد علی السلف“ تو اس کتاب ہی سے ظاہر ہے۔ فکر آخوت بھی انشاء اللہ علی درجے پر ہوگی۔ کیونکہ سلف کے پیچھے چلنے والا فکر آخوت سے عاری نہیں ہو سکتا۔ میں نے اپنے بزرگوں سے یہی سیکھا ہے کہ اسلاف کی اتباع سے نکل جانے والا یقیناً بندہ نفس ہوتا ہے اور طالب دنیا۔ ایسا شخص ہمیشہ دنیا کو آخوت پر ترجیح دیتا ہے۔ اللہ تعالیٰ مجھ سیاہ کار کے اگلے پچھلے گناہ معاف

فرمائیں اور گرتے پڑتے ہی سہی مرتبے دم تک سلف کے راستے پر رکھیں۔ آمین۔

اس کتاب کی تالیف کا فوری محرک یہ بنا کہ گولڈہ شریف کے پیرزادے سید نصیر الدین صاحب نصیر گیلانی نے حضرت بڑے پیر صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی عالی نسبی کے اثبات میں ایک ضخیم کتاب ”نام و نسب“ کے عنوان سے تحریر کر کے شائع فرمائی۔ اس میں سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کی شان میں سخت نامناسب اور قابل رد روئیہ اختیار کیا گیا ہے۔ اور ایسی عبارت آرائی کی گئی ہے جو کوئی مسلمان گوارا نہیں کر سکتا۔ ظفر اقبال صاحب نے انہی عبارتوں کو نقد و جرح کا ہدف بنایا ہے اور یہ اہتمام رکھا ہے کہ مدار استدلال وہی رہے جو ”نام و نسب“ کا ہے۔ اس کا وہ اشتراک سے جرح کا میدان تو تنگ ہو گیا لیکن دلیل کی تاثیر یقیناً بڑھ گئی۔

**مُصْنَف ”نام و نسب“ کا موقوف یہ ہے کہ:**

- ۱۔ بنو امية، بنو ہاشم کے ساتھ بغض میں سخت تھے اور یہ حدیث سے ثابت ہے۔
- ۲۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے فضائل و مناقب کی تمام روایات جعلی ہیں۔
- ۳۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے اپنے عہد خلافت میں بدعتات کو روایج دیا۔
- ۴۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے جنگ جناب معاویہ رضی اللہ عنہ کی خطائے منکر تھی۔
- ۵۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے امام حسن رضی اللہ عنہ کو زہر دلو اکر شہید کر دیا۔
- ۶۔ امام حسن اور سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہما کا معاهدہ صلح بنی بر کدو رت تھا۔
- ۷۔ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کا عہد خلافت لا یق اتباع نہیں۔
- ۸۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ بعض خطوطِ نبویہ صلوات اللہ علیہ و آله و سلم کے کاتب ہیں، کاتب وحی نہیں۔
- ۹۔ جناب معاویہ رضی اللہ عنہ کے لیے ”شرفِ صحابیت“ ثابت ہے۔

پیر صاحب نے بنو امية کے بارے میں عموماً اور جناب معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں خصوصاً جن جارحانہ تحقیقات اور تاثرات کا اظہار فرمایا ہے اس کا سبب یہ ہے کہ ان کے خیال میں بنو امية اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی مدح دراصل اہل بیت اطہار رضی اللہ عنہم کی قدح ہے۔ بالفاظ و مگر اہل بیت رضی اللہ عنہ اور بنو ہاشم سے محبت کا دعویٰ اسی صورت میں سچا ہو سکتا ہے کہ بنو امية اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی تحیر و توهین کی جائے۔ اس پر ظفر اقبال صاحب نے عمدہ گرفت کی ہے اور تحقیق کے اعلیٰ معروضی معیار پر رہتے ہوئے بنو امية کے بعض جلیل القدر افراد کی دینی حیثیت اور خدمات گنوائی

ہیں۔ پیر نصیر الدین صاحب نسبی تفاخر کو دینی جذبہ سمجھ کر بنو امیہ کی دشمنی میں اس حد تک چلے گئے ہیں کہ انھیں یہ یاد دلانا ضروری تھا کہ اہانت سیدنا علیؓ کی ہو یا حضرت معاویہؓ کی، یکساں طور پر واجب الرد ہے۔ نفسِ حرمت میں تمام صحابہؓ ایک درجے پر ہیں۔

”نام و نسب“ میں بنو امیہ اور یزید شفیٰ کے بارے میں جو تین احادیث نقل کی گئی ہیں، ان سے پتہ چلتا ہے کہ پیر صاحب حدیث کا ضروری علم اور ذوق بھی نہیں رکھتے۔ علم ہوتا تو اس باب میں حاکم نیشاپوری کی روایت پر تکمیلہ کرتے اور ذوق ہوتا تو یزید شفیٰ کے نام کی صراحت سے گھڑی جانے والی روایتوں کو قبول نہ کرتے۔ حضرت کی استعداد تحقیق بھی ایسی ہے کہ ”اسعاف الراغبین“ کو اس نازک بحث میں اپنا مأخذ بنانا قبول کر لیا۔ محمد ظفر اقبال صاحب نے حاکم کی روایت پر ایسی جرح کی ہے کہ اس سے احتجاج کا ہر راستہ بند ہو گیا۔ ماشاء اللہ۔

سیدنا معاویہؓ کے بارے میں مشہور احادیث کی صحت کا انکار اگر ایک لاائق اعتماد فی نجح پر کیا جاتا تو اس کے معنی ہرگز دہ نہ ہوتے جو پیر صاحب نے سمجھئے اور سمجھائے ہیں۔ مناقب کی اکثر احادیث صحت کے مرتبے پر پوری نہیں اترتیں اور جعل وضع کا جتنا کام سیدنا علیؓ کے مناقب کے باب میں ہوا ہے اس سے زیادہ وضع جعل کا ثبوت کسی اور کے لیے پیش نہیں کیا جاسکتا۔

بلکہ بالفاظ دیگر یوں کہنا بھی درست ہے کہ حضراتِ محدثین رحمہم اللہ کی تحقیق کے مطابق سیدنا علیؓ کے فضائل میں منقول احادیث کا موضوع ہونا اتنی ہی صحت اور شدّت کے ساتھ ثابت ہے جو کہ خبر متواتر کے ثبوت میں درکار ہوتی ہے۔ اس کے باوجود علمائے اہل سنت نے بھی سیدنا علیؓ کے مراتب و فضائل کو اس بہانے سے موضوع بحث نہیں بنایا، یہی روایہ سیدنا امیر معاویہؓ کے سلسلے میں کیوں نہیں اختیار کیا جاتا؟ اور ویسے بھی فضیلۃ اصلی یعنی صحابیت کے ثابت ہونے کے بعد دیگر فضائل کا تحقیق صحت سے فروٹ درجات میں بھی لاائق قبول ہے۔

اسی طرح جناب معاویہؓ کو ”جامی بدعتات“ باور کر دانے کے لیے پیر صاحب نے جو قصہ چھیڑا ہے، ظفر اقبال صاحب نے اس کی جڑ بنیادا کھاڑ کر پھینک دی ہے۔ خصوصاً مولانا محمد نافع صاحب کی مخلوکہ عبارات تو ایسی ہیں کہ پیر صاحب کی بھی فلاخ وہداوت کا ذریعہ بن سکتی ہیں۔

مولانا جامیؒ سے منسوب ایک شعر میں حضرت علیؓ کے مقابلے میں صفات آ را ہونے کو جناب معاویہؓ کی خطائے منکر کہا گیا ہے۔ صوفیہ سے عملی ارادت رکھنے والے طبقے میں یہ حوالہ ہولناک نتائج پیدا کر سکتا تھا۔ اس لیے ظفر اقبال صاحب نے اس پر محققانہ انداز سے خاصی تفصیل

کے ساتھ کلام کر کے ایک تو یہ بات پایہ ثبوت کو پہنچائی کہ جن حضراتِ صوفیہ کو عام و خاص میں قبول حاصل ہے، ان کے نام سے بد عقیدہ لوگوں نے کئی ایسے خیالات اپنی طرف سے گھڑ کے شائع کردیے جن سے یہ حضرات بالکل بری تھے، اور دوسرے یہ اصول واضح کر دیا کہ شرعی امور میں کوئی قولِ محض اس بنیاد پر جھت نہیں بن سکتا کہ اس کی نسبت کسی بڑے صوفی سے ثابت ہے۔ اگر بالفرض خطائے منکر کا قول جامی رحمۃ اللہ علیہ سے صادر ہوا ہو، تو بھی اسے رد کیا جائے گا۔

و یہی میری ناچیز رائے میں صوفیانہ احوال و معارف اور مقامات و مکالات کا ایک بڑا حصہ ایسا ہے کہ علماء کو اس پر ولی، ہی نظرِ الٰنی چاہیے جیسی کہ امام ابن جوزی رحمۃ اللہ علیہ اور امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کی تنقیدوں میں لاتی ہے۔ ان احوال و معارف کا ضرر، ان کے نفع سے کہیں زیادہ ہے۔ بہر حال یہ ایک الگ موضوع ہے۔ ”نام و نسب“ میں ”جناب حسن رض کو زہر کس نے دیا؟“ کے عنوان سے ایک سخت دل آزار اور بے بنیاد فصل شامل ہے۔ جس میں ایک بچکانہ چالاکی کے ساتھ حضرت معاویہ رض کو، معاذ اللہ، قاتلِ حسن بنادیا گیا ہے۔ ظفر اقبال صاحب نے اس بہتان کا جو تیا پانچا کیا ہے وہ دیکھنے کے لائق ہے۔ نصیر صاحب کے تاریخی بُتوں کو جس طرح ایک ایک کر کے گرا دیا ہے، اس پر انھیں بہت بڑے اجر کی امید رکھنی چاہیے۔

میں جب ”نام و نسب“ کا یہ حصہ پڑھ رہا تھا تو بار بار دل میں یہ تقاضا پیدا ہو رہا تھا کہ نصیر الدین صاحب سے عرض کروں کہ جناب اہم سے تو چاہے لکھوا لیجیے یا کہلوا لیجیے کہ حسین الکربلائیین رضی اللہ عنہما کے قاتلوں پر، ان کے حامیوں پر اور اس فعل پر راضی ہونے والوں پر، اگر انہوں نے مقبول توبہ نہیں کی تو خدا کی مار۔ کیا یہی بات آپ قتلِ عثمان رض کے باب میں کہہ سکتے ہیں کہ عثمان ذوالنور رض کے قاتلوں پر، ان کے حامیوں پر اور اس فعل پر راضی ہونے والوں پر، اگر انہوں نے مقبول توبہ نہیں کی تو، خدا کی مار؟

پیر نصیر الدین صاحب نے بعض معاویہ رحمۃ اللہ علیہ کی کھائی میں ورود کرتے ہوئے جو کرتبِ دکھائے ہیں، ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ امام حسن رض اور حضرت معاویہ رض کا معاهدہ صلح مبنی بر کلد درت تھا۔ اس دعوے کی اساس انہوں نے قربِ قیامت کی نشانیوں کے بیان پر مشتمل ایک طویل حدیث کے ایک نکٹرے پر رکھی ہے۔ ہواے عداوت کی پیروی میں پیر صاحب کو یہ تک یاد نہ رہا کہ ایک غیر متعلق روایت سے بے محل احتجاج کر کے وہ ایک حدیث صحیح کی مخالفت کے مرتكب ہو رہے ہیں! ظفر اقبال صاحب نے، ماشاء اللہ، اس الزام کے تاریخ پوڈنگی پوری مہارت

اور قوت کے ساتھ بکھر دیے ہیں۔ ”صلح بر کدورت کا الزام“ والا باب توجہ سے پڑھ لیا جائے تو ان شاء اللہ بعض معاویہؓ کے بنائے ہوئے تمام ہوائی قلعے مسماں کیے جاسکتے ہیں۔

جناب معاویہؓ کی امارت کے بارے میں صحیح قول تو یہی ہے کہ اسے خلافت راشدہ (موعودہ) میں شامل نہیں کیا جاسکتا، لیکن اس سے یہ مطلب نکال لینا غلط ہوگا کہ جناب کا دور بعد والوں کے لیے بہمہ وجہ لاائق اتباع نہیں رہا۔ ظفر اقبال صاحب نے اس غلط فہمی کا جس خوبی سے ازالہ کیا ہے وہ بہتوں کی رہنمائی کر سکتا ہے۔ ”عہد خلافت سیدنا معاویہؓ کے لاائق اتباع نہ ہونے کا الزام“ اس کتاب کے اہم ترین ابواب میں سے ایک ہے۔ ظفر اقبال صاحب نے اس حقیقت کو انکار سے محفوظ رکھنے کے لیے دلائل و اسناد کا انبار لگا دیا ہے کہ حضرت معاویہؓ کا دور، خلافت راشدہ سے وہی فرق رکھتا ہے جو حسن و راحن میں پایا جاتا ہے۔ یہ فرق یقیناً بہت بڑا ہے مگر اس کی بُنیاد تضاد و تخلاف پر نہیں ہے، یعنی مادہ خلافت دونوں ادوار میں ایک ہی ہے لیکن کمالات میں تفاوت کے ساتھ۔ اس لیے ہم کہتے ہیں کہ حضرت معاویہؓ کے دور خلافت کا انکار کرنے کے بعد یہ ممکن ہی نہیں ہے کہ آدمی، چار خلفاء میں دار، خلافت راشدہ کو تسلیم کرنے پر قائم رہ سکے۔

”نام و نسب“ میں بعض معاویہؓ کا آخری حرہ یہ آزمایا گیا ہے کہ: ”حضرت معاویہؓ بعض خطوطِ نبویہؓ کے کاتب تھے، البتہ صحیح قول کے مطابق کاتب وحی نہ تھے“۔ جناب ظفر اقبال نے یہ حرہ بھی بے اثر اور ناکام بنا دیا۔ اساطین حدیث و تاریخ کی مستند اور معروف کتابوں سے محکم حوالوں کا ایک ڈھیر لگا دیا ہے جو حضرت معاویہؓ کے کاتب وحی ہونے کی صراحت کرتے ہیں۔ ابھی بفضلہ تعالیٰ یہ نوبت نہیں آئی کہ پیر صاحب کا ”صحیح قول“ ابن حزم، خطیب بغدادی، حافظ ابن حجر عسقلانی، امام ذہبی و امثالہم کے مقابلے میں ٹھہر سکے۔

غرض نصیر الدین صاحب نے حضرت معاویہؓ پر جرح کے جتنے دروازے کھولے ہیں اس کتاب میں انہیں مضبوطی سے بند کر دیا گیا ہے۔ مدافعت کا پورا اسلوب اور تحقیق کا سارا انداز سلف کے طریق پر ہے اور یہ اس کتاب کی سب سے بڑی قوت اور خوبی ہے۔ سلف کو سند بنائے بغیر رد و قبول کا کوئی بھی عمل دینی و ثوق سے محروم رہ جاتا ہے۔

آخر میں یہ ضرور عرض کرنا چاہوں گا کہ پیر نصیر الدین صاحب نے رہ شیعیت میں جس صلابت اور جوش کا مظاہرہ کیا ہے وہ واقعی بڑی جرأت اور حمیت کی بات ہے۔ خصوصاً جن حالات میں وہ رہتے ہیں، وہاں ایسی باتیں لکھنا خاصاً مشکل کام ہے۔ لیکن دشواری یہ ہے کہ وہ خود ایک ایسی

ابتلا کی لپیٹ میں آئے ہوئے ہیں جس کے قیام اور پھیلاؤ میں سب سے بڑا کردار اسی شعیعت کا ہے، جس پر ”نام و نسب“ میں نفرین کی گئی ہے۔ میری مراد تفضیل علیؑ کے عقیدے سے ہے، جو تشیع کی اصل ہے۔ یہ ٹھیک ہے کہ فتنوں سے پاک ماحول میں تفضیل علیؑ کا قول قابل اعتراض نہ ہوتا اور اسے محض رائے کے درجے پر رکھا جاتا، لیکن ہماری صورت حال میں جو صدیوں سے جاری ہے، یہ قول رائے نہیں ہے بلکہ باقاعدہ ایک عقیدہ بن چکا ہے، جیسے عقیدہ ختم نبوت۔ اس کی بنیاد پر طول تاریخ میں فتنہ و فتور کے سوا کچھ ظہور میں نہیں آیا۔ اب اس کی تردید ایک دینی ضرورت ہے۔ اس اعتقادی نے یہ جسارت پیدا کی ہے کہ آدمی اس طرح کے بے اصل بلکہ ہادم دین دعوؤں پر اتر آئے کہ ”حقیقتِ کلیہ اور تجلی اول میں قبولِ فیض کے لحاظ سے تمام حقائق سے قریب تر حقیقتِ محمدیہؓ ہے، اور اس کے بعد سیدنا علیؑ کی حقیقت ہے۔“

(مہر منیر، مولانا فیض احمد فیض..... ص ۲۳)

وہ شخص اندھا ہے جو اتنا بھی نہ دیکھ سکے کہ اس افیونی معرفت میں سیدنا علیؑ کو حضرات انجیاء علیہم السلام سے بھی بڑھا دیا گیا ہے۔

اس طرح کے اعتقادات کے ہوتے ہوئے پیر صاحب صحابہؐ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین سے محبت و احترام کا جو دعویٰ بھی کرتے ہیں اس میں خواہ خواہ ایک تصنیع اور تکلف سامحسوس ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر جناب کی اس رباعیؓ کی کوئے لیں جو سیدنا صدیقؓ اکبرؓ کی منقبت میں ہے:

|                              |                                |
|------------------------------|--------------------------------|
| محمدومؓ صحابہؐ نبیؓ با تحقیق | انکار کننده اش لیسم و زنداق    |
| بنگر بنگر به شان صدیق عقیقؓ  | بشقش چو گہر بہ سلک از واج رسول |

یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا محترم پیر صاحب سیدنا علیؓ کرم اللہ وجہہ الکریم کو بھی صحابہؐ میں شامل کرتے ہیں؟

اسی طرح ایک جگہ خواجہ حسن نظامی کی شگفتہ بیانی کا عنوان لگا کر اس مخزے جیفہ خوار کی دریدہ دنی سے صادر ہونے والے ایک بخس فقرے کا جو دفاع کیا گیا ہے، وہ سخت افسوس ناک ہے:

”(حکیم فیض عالم صدیقؓ کا بیان ہے)..... کسی نے خواجہ حسن نظامی سے پوچھا کہ معاویہؓ کے متعلق تمہارا کیا خیال ہے؟ تو اس نے جواب دیا: وہ تو بزرگ کے بھی

باپ تھے..... خواجہ صاحب مرحوم کے اس فقرہ پر اگر غور کیا جائے تو اس میں ایک شاعرانہ بات پائی جاتی ہے جو ان کی ذہانت و فطانت کی غمازی کرتی ہے..... خواجہ صاحب نے یہی تو کہا تھا کہ جناب امیر معاویہ رض تو زیبد کے بھی باپ ہیں..... اگر کوئی یہ پوچھتے کہ حضرت علی رض کے بارے میں تمہارا کیا خیال ہے؟ تو یہ کہا جائے کہ بھائی ان کے بارے میں کیا پوچھتے ہو؟ وہ تو حسن و حسین کے بھی باپ تھے۔ تو اس میں ہمارے لیے کوئی وجہ رنجش نہیں..... اس سے معلوم ہوا کہ خود خارجیوں کے نزدیک بھی زیبد کردار اور بدیرت انسان ہے.....

(نام و نسب ..... ص ۳۶-۵۳۵)

ہم تو سمجھتے تھے کہ شعر و ادب سے تعلق رکھنے کی بدولت پیر صاحب اردو اچھی جانتے ہوں گے۔ مگر یہ عبارات بتارہی ہیں کہ ہمارا گمان غلط تھا۔ ان کا استدلال ہی کمزور نہیں ہے، زبان دانی کا بھی یہی حال ہے۔ تعجب ہے ایک غلط بات کی پیچ میں انہیں اتنا بھی احساس نہ رہا کہ وہ سیدنا علی رض اور حسن و حسین رضی اللہ عنہما کی توہین کے مرتكب ہو رہے ہیں! ”علیؑ تو حسن و حسین کے بھی باپ تھے“، لاحول ولا قوۃ، اس فقرے میں جو سفاهت اور رکعت اُبلى پڑ رہی ہے، خدا جانے شاہ صاحب کے ذوق نے اسے کس طرح قبول کر لیا۔

اہل بیت اطہار رضوان اللہ علیہم کی محبت اور تعظیم لازمہ ایمان ہے۔ کوئی شخص مسلمان رہتے ہوئے اس محکم بات سے انکار نہیں کر سکتا۔ تاہم اس محبت کی آڑ لے کر اپنے مفادات کا تحفظ کرنا، ایک انتہائی خطرناک بلکہ دین دشمن روئیہ ہے۔ بدستمی سے بعض گذی نشین حضرات جو سادات کرام میں سے ہونے کا شرف رکھتے ہیں، اس روئیے میں گلے گلے تک ڈوبے ہوئے ہیں۔ اس کے پیچھے یہی منصوبہ کا فرمان نظر آتا ہے کہ مسند ارشاد، جو دراصل حصولِ جاہ و مال کا اڈہ بن چکی ہے، گھر سے باہر نہ جانے پائے۔

بہر حال مجھے نہایت خوشی ہے کہ محمد ظفر اقبال صاحب نے حضرت معاویہ رض کی مدافعت کا حق اس طرح ادا کر دیا ہے کہ اصحاب علم بھی ان کے دلائل سے مستفید ہو سکتے ہیں۔ اللہ تبارک و تعالیٰ انہیں اس خدمت کا بہترین اجر عطا فرمائیں۔ آمین۔

جاوید امیر عثمانی  
اقبال اکیڈمی، لاہور

## نقشِ اولیں

الحمد لله و كفى و سلام على عباده الذين اصطفى اما بعد !  
الله تعالى نے آنحضرت ﷺ پر جس دین کو مکمل فرمایا، بطورِ دین جس پر راضی ہوا اور اس نے اس دین کی نسبت آئندہ کے لیے صحابہ رضی اللہ عنہم کی طرف کر دی :

**الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي  
وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا** (۱)۔

”آج کے دن تمہارے لیے تمہارے دین کو میں نے کامل کر دیا اور میں نے تم پر اپنا النعام تمام کر دیا، اور میں نے اسلام کو تمہارا دین بننے کے لیے پسند کر لیا۔“

سواس دین کی تاریخ اصحاب رسول ﷺ سے شروع ہوتی ہے جن کے فضائل و کمالات کے انبیاء سالقین تک معترف رہے ہیں اور امم سابقہ بھی ان کی مدح و ستائیش کو بیان کر کے اپنے چہرہ ایمان کو سنوارتی اور نکھارتی رہی ہیں :

**ذلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التُّورَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ** (۲)۔

”یا ان کے اوصاف توریت میں ہیں اور انجلیل میں۔“

اگر صحابہ کرام ﷺ کو تاریخ اسلام سے نکال دیا جائے تو دین اسلام ایک قدم بھی آگئے نہیں چل سکتا، آنحضرت ﷺ کا ارشاد ہے :

عن عویم بن ساعدة رضی اللہ عنہ أن رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم  
قال : إن الله تبارك وتعالى اختارني ، واختار لي أصحاباً ،  
فجعل لي منهم وزراءً وأنصاراً وأصحاباً ، فمن سبهم فعليه لعنة  
الله والملائكة والناس أجمعين ، لا يقبل منه يوم القيمة صرف

(۱)-(المادة: ۳) (۲)-(الفتح: ۲۹)

ولا عدل۔ هذا حديث صحيح الأسناد ولم يخر جاه وقال  
الذهبی رحمة الله عليه "صحيح" (۱)۔

"سیدنا عویم بن ساعدة رضی اللہ عنہ آنحضرت ﷺ کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ  
بے شک اللہ تعالیٰ نے مجھے چن لیا، اور میرے صحابہ رضی اللہ عنہم کو چن لیا، پس ان میں  
سے بعض کو میرے وزیر، میرے مددگار اور میرے سر ای رشتہ دار بنادیا، پس  
جو شخص ان کو برا بھلا کہتا ہے اس پر اللہ کی، ملائکہ کی اور سارے انسانوں کی  
لعنیت، روز قیامت اس کا نہ کوئی فرض قبول ہو گا نفل"۔

سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ:

إِنَّ اللَّهَ نُظِرَ فِي قُلُوبِ الْعِبَادِ فَاخْتَارَ مُحَمَّداً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فِي  
بَرْسَالَةٍ وَأَنْتَخْبَهُ بِعِلْمِهِ، ثُمَّ نُظِرَ فِي قُلُوبِ النَّاسِ بَعْدَهُ،  
فَاخْتَارَ لَهُ أَصْحَابًا، فَجَعَلَهُمْ أَنْصَارَ دِينِهِ وَوَزَرَاءَ نَبِيِّهِ، وَمَا  
رَأَاهُ الْمُؤْمِنُونَ حَسَنًا فَهُوَ عِنْدَ اللَّهِ حَسَنٌ، وَمَا رَأَاهُ الْمُؤْمِنُونَ  
قَبِحًا فَهُوَ عِنْدَ اللَّهِ قَبِحٌ (۲)

"الله تعالیٰ نے بندوں کے قلوب پر نظر فرمائی تو حضرت محمد ﷺ کے  
قلب اطہر کو چن لیا، پس آپ ﷺ کو اپنے پیغام کے ساتھ مبعوث فرمایا  
اور آپ ﷺ کو اپنے علم کے ساتھ منتخب فرمایا، پھر آپ ﷺ کے بعد لوگوں کے  
قلوب پر نظر فرمائی تو آپ ﷺ کے لیے حضرات صحابہ رضی اللہ عنہم کو چن لیا اور ان کو  
دین کے مددگار اور اپنے نبی ﷺ کے وزیر بنایا اور جس چیز کو اہل ایمان (متفرقہ  
طور پر) اچھا سمجھیں وہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک اچھی ہے اور جس چیز کو اہل ایمان  
قبح جائیں وہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک قبح ہے"۔

(۱)- (مستدرک حاکم ..... ج ۲ ص ۲۳۲، کتاب معرفۃ الصحابة، باب ذکر عویم بن ساعدة رضی اللہ عنہ)

(۲)- (مسند ابو داود طیاری ..... ج ۲ ص ۲۳۲، مساند عبد اللہ بن مسعود)

منقولہ بالاحدیث سے معلوم ہوا کہ جس طرح آنحضرت ﷺ کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے ساری کائنات میں سے چھانٹ کر منتخب فرمایا اسی طرح تمام نسل انسانی میں سے انتہائی مقدس و مطہر شخصیات اور سعید کو مسعود روحیں کو صحبت و رفاقت نبویؐ کے لیے چھانٹ کر منتخب فرمایا۔ یہ حضرات اپنے شرف و کمال، عزت و افتخار، فضیلت و منقبت اور جمال و جلال میں سوائے انبیاء کرام علیہم السلام کے ساری کائنات سے افضل ہیں۔ اگر اس کائنات میں صحابہ کرام ﷺ سے زیادہ مقدس وجود کسی اور کا ہوتا تو اللہ تعالیٰ ان کو اپنے جبیب ﷺ کی رفاقت و معیت اور صحبت اور مجالست کے لیے منتخب فرماتا ہے اسی طبق صحابہ کرام ﷺ کی تو ہیں تنقیص اور ان کی شان میں بدگوئی و ہرزہ سراہی نہ صرف آنحضرت ﷺ کی صحبت شریفہ کی تو ہیں تنقیص ہے بلکہ انتخاب خداوندی کا بھی تمسخر ہے۔ یہی حال حضرات اہل بیت کرام ﷺ کا ہے کہ وہ قربت دار اہل رسالت ہونے کے ساتھ ساتھ صحابہؓ میں بھی شامل ہیں اور صحبت نبویؐ کا شرف بھی انھیں حاصل ہے (بشرطیکہ اسے حالت ایمان میں زیارت نبویؐ کا شرف حاصل ہوا ہو اور اس کا خاتمه بھی ایمان پر ہوا ہو) جس طرح صحابہ کرام ﷺ واجب الاحترام ہیں اسی طرح اہل بیت عظام بھی واجب التعظیم ہیں، مخدوم محترم مغلکِ اسلام حضرت علامہ ڈاکٹر خالد محمود صاحب دامت برکاتہم لکھتے ہیں:

”صحیح العقاہ مسلمانوں میں جس طرح صحابہ کرام ﷺ کے ایمان اور خلفائے راشدین رضی اللہ عنہم کی عظمت کا اعتقاد ضروریاتِ مسلک میں سے ہے اسی طرح جو اہل بیت کرام کی شان میں گستاخی کرے وہ بھی اہل سنت کے دائرۃ الحقد میں شمار کے لا تُقْنَیہیں رہتا<sup>(۱)</sup>۔“

امام ربانی حضرت مجذہ والف ثانی قدس سرہ (م ۱۰۳۲ھ) لکھتے ہیں:

و گوئیم چگونہ عدم محبت اہل بیت در حق اہل سنت گمان برداشود کہ آن محبت تبردا میں بزرگواران جزو ایمان است و سلامتی خاتمه را برسو خ آن محبت مربوط ساخته اند..... محبت اہل بیت سرمایہ اہل سنت است مخالفان از ایں معنی غافل اند و از محبت متوسط ایشان جاہل جانب افراط و تفریط خود اختیار کرده اند

(۱)۔ (اہل بیت کرام ﷺ... ص ۲)

وما ورع افراط را تفریط انگاشتہ حکم بخرونج نموده اند و مذہب خوارج انگاشتہ اند نہ  
دانستہ اند کہ درمیان افراط و تفریط حدیست وسط کہ مرکز حق است و موطین صدق  
کہ اہل سنت گشتہ است شکر اللہ تعالیٰ عَلَیْہِ سَلَامُ وَلَعْلَمُ عَلَیْہِ تَعَالَیٰ سَلَامٌ (۱)۔

”هم یہ کہتے ہیں کہ یہ گمان کیسے کیا جاسکتا ہے کہ اہل سنت کو اہل بیت ﷺ سے محبت نہیں، جبکہ یہ محبت ان بزرگوں کے نزدیک جزو ایمان ہے اور خاتمه کی سلامتی اس محبت کے راخن ہونے پر موقوف ہے۔ اہل بیت ﷺ کی محبت تو اہل سنت کا سرمایہ ہے، مگر مخالفین اس حقیقت سے غافل اور اہل بیت ﷺ کی محبت متوسطہ سے جاہل ہیں۔ انہوں نے افراط کو اختیار کیا اور مساوا کو تفریط خیال کر کے خرونج کا حکم لگایا اور سب کو خارجی سمجھ لیا، یہ نہیں جانتے کہ افراط و تفریط کے درمیان ایک حد وسط ہے جو مرکز حق اور موطین صدق ہے جو اہل سنت کو نصیب ہوا ہے۔ شکر اللہ تعالیٰ عَلَیْہِ سَلَامُ وَلَعْلَمُ عَلَیْہِ تَعَالَیٰ سَلَامٌ۔“

غلاصہ یہ ہے کہ اہل سنت والجماعت کے ہاں صحابہ و اہل بیت کرام میں کوئی منافات نہیں ہے۔ ہذا اب ہماری گفتگو میں جہاں بھی صحابہ ﷺ کا لفظ آئے گا تو اس میں اہل بیت ﷺ شامل ہوں گے۔ تعلیمات وہ دایاتِ نبوی ﷺ نے صحابہ کرام ﷺ کو سارے عالم کا ہادی و نمونہ اور رسالت و امت کے درمیان واسطہ بنادیا، صحابہ ﷺ نے بھی آنحضرت ﷺ کے جمالِ جہاں آرا اور تجلیات کو اپنے اندر ایسا جذب کیا کہ ان کی سیرت خود رسول اکرم ﷺ کی سیرت کا ایک جزو بن گئی یعنی تذکرہ اصحاب رسول ﷺ کے بغیر سیرتِ نبوی ﷺ کی تکمیل ناممکن ہے کیونکہ صحابہ ﷺ دلیل تربیت پیغمبری ﷺ ہیں۔

اس تمام شرف و افتخار کے بعد چاہیے تو یہ تھا کہ ہم صحابہ ﷺ کے مقام کا تعین کتاب و سنت کے میزان کو سامنے رکھ کرتے لیکن ہماری شامت اعمال نے ظلم یہ ڈھایا ہے کہ ہم نے صحابہ اور ان کے اختلافات کو دنیوی سیاسی لیڈروں کے اختلافات اور حالات و واقعات کے آئینہ میں دیکھنا شروع کر دیا ہے جو اپنے اقتدار کی خاطر لوگوں کی دنیا اور آخرت دونوں کو بر باد کرتے ہیں۔

جب کہ اہل سنت والجماعت کے نزدیک صحابہ کرام رضی اللہ عنہم دین و ایمان کی اساس ہیں، یہ خالصتاً عقائد کا مسئلہ ہے جس میں اہل سنت والجماعت کا موقف یہ ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے درمیان جو اختلافات رونما ہوئے اور نوبت باہم جنگوں تک پہنچ گئی یا اختلافات اور جنگیں اقتدار کی خاطر نہیں ہوئی تھیں بلکہ ہر ایک فریق دوسرے سے دین کے تحفظ و سر بلندی کے لیے ہی لڑا تھا اور یہ حضرات خود ایک دوسرے کے بارے میں یہی سمجھتے تھے کہ ان کا موقف دیانت دارانہ اجتہاد پر منی ہے، چنانچہ ہر فریق دوسرے کو رائے اور اجتہاد میں غلطی پر سمجھتا تھا لیکن کافر یا فاسق قرار نہیں دیتا تھا <sup>(۱)</sup>۔ معاذ اللہ۔ اس کی تفصیل آگے اپنے مقام پر آئے گی۔ یہ اہل سنت والجماعت کا متفقہ موقف ہے، تمام کتب عقائد میں یہ مسئلہ (عدالت و معرفت صحابہ رضی اللہ عنہم) مستقل باب کے تحت درج ہے لہذا اس کا فیصلہ صرف تاریخی روایات کی بنیاد پر نہیں کیا جا سکتا۔ فرنٰ تاریخ کی اہمیت اور اس کے درجہ پر کلام کرتے ہوئے مفتی اعظم پاکستان حضرت مولانا محمد شفیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ <sup>(۲)</sup> فرماتے ہیں:

”صحابہ کرام ﷺ کی ذوات و شخصیات اور ان کے مقام کا تعین صرف تاریخی روایات کی بنیاد پر کر لینا درست نہیں، کیونکہ یہ حضرات رسالت اور امت کے درمیان واقعہ ہونے کی حیثیت سے از روئے قرآن و سنت ایک خاص مقام رکھتے ہیں۔ تاریخی روایات کا یہ درجہ نہیں ہے کہ ان کی بنابرائے کے اس مقام کو گھٹایا بڑھایا جاسکے اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں سمجھنا چاہیے کہ فتن تاریخ بالکل ناقابل اعتبار و پیکار ہے بلکہ حقیقت یہ ہے کہ اعتماد کے بھی مختلف درجات ہوتے ہیں۔

اسلام میں اعتبار و اعتماد کا جو مقام قرآن کریم اور احادیث متواترہ کا ہے وہ عام احادیث کا نہیں، جو حدیث رسول ﷺ کا درجہ ہے وہ اقوال صحابہ رضی اللہ عنہم کا نہیں۔ اسی طرح تاریخی روایات کے اعتماد و اعتبار کا بھی وہ درجہ نہیں ہے جو قرآن و سنت یا سندِ صحیح سے ثابت شدہ اقوال صحابہ رضی اللہ عنہم کا ہے۔ بلکہ جس طرح نصِ قرآنی کے مقابلہ میں اگر کسی غیر متواتر حدیث سے اس کے خلاف کچھ

مفہوم ہوتا ہو تو اس کی تاویل واجب ہے یا تاویل سمجھ میں نہ آئے تو نص قرآنی کے مقابلہ میں اس حدیث کا ترک واجب ہے اسی طرح تاریخی روایات اگر کسی معاملہ میں قرآن و سنت سے ثابت شدہ کسی چیز سے متصادم ہوں تو وہ بے مقابلہ قرآن و سنت کے متروک یا واجب التاویل قرار دی جائیں گی خواہ وہ تاریخی اعتبار سے کتنی ہی معتبر و مستند روایات ہوں (۱)۔

چند صفحات کے بعد حضرت مفتی صاحب رحمۃ اللہ علیہ مزید لکھتے ہیں:

”پوری امت کا اس پرافق ہے کہ صحابہ کرام ﷺ کی معرفت، ان کے درجات اور ان میں پیش آنے والے باہمی اختلافات کا فیصلہ کوئی عام تاریخی مسئلہ نہیں بلکہ معرفت صحابہؓ تو علم حدیث کا اہم جزو ہے جیسا کہ مقدمہ اصحاب میں حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ نے اور مقدمہ استیعاب میں حافظ ابن عبدالبر رحمۃ اللہ علیہ نے وضاحت سے بیان فرمایا ہے، اور صحابہ کرام ﷺ کے مقام اور باہمی تفاضل درجات اور ان کے درمیان پیش آنے والے اختلافات کے فیصلے کو علمائے امت نے عقیدہ کا مسئلہ قرار دیا ہے اور تمام کتب عقائد اسلامیہ میں اس کو ایک مستقل باب کی حیثیت سے لکھا ہے۔

ایسا مسئلہ جو عقائد اسلامیہ سے متعلق ہے اور اسی مسئلہ کی بنیاد پر بہت سے اسلامی فرقوں کی تقسیم ہوئی ہے اس کے فیصلہ کے لیے بھی ظاہر ہے قرآن و سنت کی نصوص اور اجماع امت جیسے شرعی جھٹ درکار ہیں، اس کے متعلق اگر کسی روایت سے استدلال کرنا ہے تو اس کو محدث ثانہ اصول تنقید پر پرکھ لینا واجب ہے۔ اس کو تاریخی روایتوں میں ڈھونڈنا اور ان پر اعتماد کرنا اصولی اور بنیادی غلطی ہے، وہ تاریخیں کتنے ہی بڑے ثقہ اور معتمد علمائے حدیث ہی کی لکھی ہوئی کیوں نہ ہوں ان کی فتنی حیثیت ہی تاریخی ہے جس میں صحیح سقیم جمع کر دینے کا عام دستور ہے (۲)۔

(۱)- (مقام صحابہ ﷺ... ص ۱۵-۱۲۵، تحت فتن تاریخ کی اہمیت)

(۲)- (ایضاً... ۳۶-۳۵، تحت صحابہؓ اور مشاجرات صحابہؓ کا مسئلہ)

حافظ ابن حجر علی رحمہ اللہ (م ۹۷۳ھ) فرماتے ہیں:

والواجب أيضاً على كل من سمع شيئاً من ذلك أن يتثبت فيه ولا ينسبه إلى أحد منهم بمجرد رؤية في كتاب أو سماعه من شخص، بل لا بد أن يبحث عنه حتى يصح عنده نسبة إلى أحد هم، فحينئذ الواجب أن يلتمس لهم أحسن التأويلات<sup>(۱)</sup>.

”اور جو شخص صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے اختلافات اور لغزشوں سے متعلق کوئی بات نے تو اس پر اس معاملہ کی تحقیق واجب ہے اور صرف کسی کتاب میں دیکھ لینے یا کسی شخص سے سن لینے کی بنا پر اس غلطی کو ان میں سے کسی کی طرف منسوب نہ کرے بلکہ یہ ناگزیر ہے کہ اس کی تحقیق کرے جتی کہ ان کی طرف اس کی نسبت صحیح ثابت ہو جائے، اس مرحلہ پر واجب ہے کہ ان کے لئے احسن تاویلات تلاش کرئے۔“

شیخ الاسلام حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ (م ۲۸۷ھ) عقائد اہل سنت کے ذیل میں لکھتے ہیں:

ويتبرؤون من طريقة الروافض، الذين يبغضون الصحابة  
ويسيرونهم، وطريقة النواصب، الذين يؤذون أهل البيت يقولون :  
لا عمل ، ويمسكون عمما شجروا بين الصحابة . ويقولون :  
إن هذه الآثار المروية في مساوئهم منها ما هو كذب ، ومنها  
ما قد زيد فيه ونقص غير عن وجده ، والصحيح منه هم فيه  
معدرون ، إما مجتهدون مصيرون ، وإمام مجتهدون مخطئون .  
وهم مع ذلك لا يعتقدون أن كل واحد من الصحابة  
معصوم عن كبار الإثم و صغائره ، بل يجوز عليهم الذنوب  
في الجملة ، ولهم من الفضائل والسوابق ما يوجب مغفرته

(۱)- (الصواعق المحرقة... ج ۲۱۶، فی بیان اعتقاد اہل السنۃ والجماعۃ فی الصحابة رضی اللہ عنہم)

ما يصدر منهم إن صدر ، حتى أنهem يغفر لهم من السیئات  
ما لا يغفر لمن بعد هم<sup>(۱)</sup>.

”اہل سنت طریقہ روا فض سے برأت (کا اعلان) کرتے ہیں جو صحابہ رضی اللہ عنہم سے بغض رکھتے ہیں اور انہیں برا کہتے ہیں، اسی طرح طریقہ نواصی سے بھی برأت (کا اعلان) کرتے ہیں جو کہ اہل بیت نبی ﷺ کو اپنی باتوں سے نہ کر عمل سے ایذا پہنچاتے ہیں اور صحابہ رضی اللہ عنہم کے درمیان جو اختلافات رونما ہوئے اہل سنت ان کے بارے میں سکوت اختیار کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ جن روایات سے صحابہ رضی اللہ عنہم کی برائیاں معلوم ہوتی ہیں ان میں کچھ تو جھوٹ ہی جھوٹ (پرمی) ہے اور کچھ (روایات) الیسی ہیں کہ ان میں کمی بیشی کر دی گئی ہے اور ان کا صحیح مفہوم بدل دیا گیا اور ان میں نے جو روایات صحیح ہیں، ان ہیں بھی صحابہ رضی اللہ عنہم معدود ہیں (کیونکہ) یا توهہ مجتہد برحق ہیں (کہ اجتہاد سے کام لے کر حق و صواب کو پا گئے) یا پھر اجتہادی خطاء کے مرتكب ہوئے، اس کے ساتھ ساتھ اہل سنت یہ عقیدہ بھی نہیں رکھتے کہ صحابہ رضی اللہ عنہم کا ہر ہر فرد چھوٹے بڑے گناہوں سے معصوم تھا بلکہ فی الجملہ ان سے گناہوں کا صدور ممکن ہے لیکن ان کے فضائل و سوابق اتنے ہیں کہ اگر ان سے کوئی گناہ صادر بھی ہوا ہو تو یہ فضائل ان کی مغفرت کا موجب ہیں حتیٰ کہ ان کی مغفرت کے موقع اتنے ہیں کہ ان کے بعد کسی کو حاصل نہیں ہو سکتے۔“

حضرت مجدد والد ف ثانی رحمۃ اللہ علیہ (۱۰۲۳ھ) فرماتے ہیں:

ومنازعات ومحاذبات کہ درمیان ایشان واقع شده است بر محال نیک صرف باید کر دواز ہوا و تعصیب دور باید داشت زیرا کہ آن مخالفت مبنی بر اجتہاد و تاویل بودہ نہ بر ہوا و ہوس چنانکہ جمہور اہل سنت بر آئند..... پس باید کہ مدار اعتقاد را بر آنچہ معتقد اہل سنت است دادند

(۱)- (العقیدۃ الواسطیۃ ..... ص ۲۷۱، اہل السنۃ صحبوں اہل البیت و ستر و ممن یعادیہم)

و خنان زید و عمر و را در گوش نیارند مدار کار را برا فسانہ ہائے دروغ  
ساختن خود را ضائع کر دن است۔ تقلید فرقہ ناجیہ ضروریست تا امید نجات  
پیدا شود<sup>(۱)</sup>۔

”صحابہ کرامؓ کے درمیان جواہری جھگڑے ہوئے ان کو اچھے حال  
پر محمول کرنا چاہئے اور (ان جھگڑوں کو) نفسانیت اور تعجب سے بعید کھینا  
چاہیے کیونکہ ان اختلافات کا دار و مدار اجتہاد اور تاویل پر منی تھا نہ کہ ہوا و ہوس  
پر۔ یہی جمہور اہل سنت کا ندھب ہے..... اس بنا پر یہ بات ضروری ہے کہ اپنا  
اعتقاد اہل سنت کے مطابق رکھو اور زید و عمر و (ہما و شما) کی باتوں پر کان نہ دھرو،  
جھوٹے انسانوں پر اپنے عقائد و نظریات کی بنیاد رکھنا اپنے ایمان کو ضائع  
کرنے کے متادف ہے۔ فرقہ ناجیہ (اہل سنت والجماعت) کی تقلید ضروری  
ہے تاکہ نجات کی امید پیدا ہو۔“

ان تصریحات بے اتنی بات تو طے ہو گئی کہ صحابہؓ کے مقام کا تعین تاریخی روایات  
کی بنیاد پر نہیں بلکہ کتاب و سنت کی روشنی میں ہوگا۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کتاب و سنت کی  
روشنی میں صحابہؓ کا مقام ہے کیا؟ یہ سوال اتنا سعیج ہے کہ یہ مختصر سما مقالہ اس کے اجمالی اشارہ سے  
بھی عاجز ہے۔ تاہم چند نصوص قرآنیہ، احادیث نبویہ کے ساتھ ساتھ سلف صالحین کے اقوال  
رج کئے جاتے ہیں جس سے صحابہؓ کے مقامِ رفع کا اندازہ ہو سکے گا۔

### مقامِ صحابہؓ اور نصوص قرآنیہ:

چند آیات قرآنیہ اور ان کے ترجمے ملاحظہ فرمائیں:

(۱) كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِ جَمِيعٍ لِلنَّاسِ (۲).

”تم ہو بہتر سب اُمتوں سے جو بھی گئی عالم میں،“

(۲) وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَىٰ

(۱)- (مکتبات امام ربانی..... دفتر اول، مکتب ۲۵)

(۲)- (آل عمران: ۱۰)

## النَّاسِ (۱)

”اور ہم نے تم کو ایسی جماعت بنادیا ہے جو (ہر پہلو سے) نہایت اعتدال پر ہے تاکہ تم دوسرے لوگوں کے مقابلے میں گواہ رہو۔“

ان دونوں آیات مبارکہ کے مخاطب اولاً بالذات صحابہ کرامؓ ہیں پھر ایت میں انہیں ”خیر امت“ کا خاتم عطا کر کے پوری امت کا پیشوں اور رہنمای قرار دیا گیا جب کہ دوسری آیت میں ”امة وسطاً“ کا اولین مصدق صحابہ کرام کو ظہراً یا گیا، جیسے آنحضرت ﷺ ان پر جدت اور فیصل ہیں اسی طرح صحابہ اپنے بعد والوں پر جدت اور ان کے راہ نما ہیں۔

(۳) مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشْدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحْمَاءُ  
بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعاً سُجَّداً يَسْتَغْفُونَ فَضْلًا مِّنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا  
بِمَا هُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِّنْ أَثْرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التُّورَاةِ  
وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطَأَهُ فَأَسْتَغْلَظَ  
فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارُ وَعَدَ  
اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا  
عَظِيمًا (۲)

”محمد اللہ کے رسول ہیں، اور جو لوگ آپ کے صحبت یافتہ ہیں وہ کافروں کے مقابلہ میں تیز ہیں اور آپس میں مہربان ہیں، اے مخاطب! تو ان کو دیکھے گا کہ کبھی رکوع کر رہے ہیں، کبھی سجدہ کر رہے ہیں، اللہ تعالیٰ کے فضل اور رضا مندی کی جستجو میں لگے ہیں، ان کے آثار بوجہ تائیر سجدہ کے ان کے چہروں پر نمایاں ہیں یہ ان کے اوصاف توریت میں ہیں اور انجیل میں۔ ان کا یہ وصف ہے کہ جیسے کھیتی، اس نے اپنی سوئی نکالی پھر اس نے ان کو قوی کیا پھر وہ موٹی ہوئی پھرتے پر سیدھی کھڑی ہو گئی کہ کسانوں کو بھلی معلوم ہونے لگی۔ تاکہ

(۱)-(البقرہ: ۱۳۳)

(۲)-(الفتح: ۲۹)

ان سے کافروں کو جلا دے اللہ تعالیٰ نے ان صاحبوں سے جو کہ ایمان لائے اور  
تک کام کر رہے ہیں مغفرت اور اجر عظیم کا وعدہ کر رکھا ہے۔

اس آیت مبارکہ میں ”محمد رسول اللہ“ ایک دعویٰ ہے اور ”والذین معه“ اس دعویٰ کی  
دلیل ہے جس میں صحابہ ﷺ کی پوری جماعت داخل ہے، جسے اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب ﷺ کی  
بُوت و رسالت کے گواہ کے طور پر پیش کیا ہے اور ان کی تعداد میں و توثیق اور تزکیہ و تصفیہ فرمایا ہے،  
پس جو شخص صحابہ ﷺ پر جرح کرتا ہے وہ نہ صرف آنحضرت ﷺ کی رسالت پر جرح کرتا ہے بلکہ  
دعویٰ قرآنی کی بھی تکذیب کا مرتكب ہوتا ہے۔ اس آیت مبارکہ سے یہ بات بھی واضح ہو جاتی  
ہے کہ صحابہ ﷺ سے اگر کسی کو غنیض اور جلا پا ہو سکتا ہے تو صرف ”کافروں“ کو..... گویا اللہ تعالیٰ  
نے صحابہ ﷺ کے وجود مسعود کو کافروں کی شناخت کا معیار بنادیا ہے، آخر میں اللہ پاک نے صحابہ  
ﷺ سے ان کے ایمان و اعمال صالح کی بناء پر مغفرت اور اجر عظیم کا وعدہ فرمایا ہے۔

(۳) وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالاُنْصَارِ وَالذِينَ اتَّبَعُوهُمْ  
بِالْحَسَانِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعْدَلَهُمْ جَنَّتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا  
الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (۱).

”اور جو لوگ قدیم ہیں سب سے پہلے ہجرت کرنے والے اور مدد  
کرنے والے اور جوان کے پیرو ہوئے نیکی کے ساتھ، اللہ راضی ہوا ان سے اور  
وہ راضی ہوئے اس سے اور تیار کر رکھے ہیں واسطے ان کے باعث کہ بہتی ہیں  
نیچے ان کے نہریں رہا کریں ان میں ہمیشہ یہی ہے بڑی کامیابی“۔

مذکورہ آیت مبارکہ میں اللہ رب العزت نے صحابہ ﷺ کے دو طبقے بیان فرمائے، ایک  
سابقین اولین کا اور دوسرا بعد میں ایمان لانے والوں کا، اللہ تعالیٰ نے ان سے غیر مشرد طور پر چار  
 وعدے فرمائے ”بڑی کامیابی“ کی بشارت سے نوازا ہے، وہ چار وعدے یہ ہیں:  
(۱) اللہ ان سے ہمیشہ کے لیے راضی ہوا (۲) وہ اللہ سے ہمیشہ کے لیے راضی ہوئے (۳)  
ان کے لیے جنتیں تیار ہیں (۴) وہ ان جنتوں میں ہمیشہ رہیں گے۔

(۵) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُوا كَمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنُؤْمِنُ كَمَا آمَنَ السُّفَهَاءُ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِنْ لَا يَعْلَمُونَ (۱).

”اور جب کہا جاتا ہے ان کو ایمان لاو جس طرح ایمان لائے سب لوگ تو کہتے ہیں کیا ہم ایمان لائیں جس طرح ایمان لائے بے وقوف، جان لو دہی ہیں بے وقوف لیکن جانتے نہیں“۔

اس آیت مبارکہ میں صحابہ رضی اللہ عنہم کے ایمان کے کامل اور معیاری ہونے کی خبر دی گئی ہے اور یہ بتلا دیا گیا ہے کہ لوگوں کا ایمان اس وقت تک کامل نہیں مانا جائے گا جب تک وہ صحابہ رضی اللہ عنہم کے ایمان کی کسوٹی پر کھلیا جائے گویا ایمان اور ایمانیات کے باب میں معیار صحابہ رضی اللہ عنہم کا ایمان ہے نیز صحابہ رضی اللہ عنہم کے ایمان پر اعتراض کرنے والا ”سبیل المناقیب“، پر چلنے والا ہے اور جو شخص ان کو نعوذ باللہ، بے وقوف یا حمق کہے عند اللہ خود بے عقول اور حمق ہے اور جو لوگ طعن صحابہ رضی اللہ عنہم کے مرتكب ہیں وہ ان کی کم علمی کم عقلی اور جہالت و حماقت کا نتیجہ ہے۔

یہاں مقامِ صحابہ رضی اللہ عنہم کی تمام آیات کا احاطہ واستیعاب مقصود نہیں بلکہ بتانا یہ ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنہم عند اللہ مقبول اور جنتی ہیں، ماننے والوں کے لیے پانچ آیات بھی کافی وافی ہیں، اور نہ ماننے والوں کے لیے پورا قرآن بھی کم ہے۔

### مقامِ صحابہ رضی اللہ عنہم اور احادیث نبویہ رضی اللہ عنہم:

چند احادیث مبارکہ ملاحظہ فرمائیں:

(۱) عن عبد الله رضي الله عنه انه النبي صلى الله عليه وسلم قال

خير الناس قرني ثم الذين يلو نهم ثم الذين يلو نهم (۲)

”سیدنا عبد اللہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ آپ اے فرمایا کہ سب سے

(۱)-(ابقرۃ: ۱۳)

(۲)-(\*بخاری.....ج اص ۵۱۵، باب فضل اصحاب النبی رضی اللہ عنہم)

(\*مسلم.....ج ۲ ص ۳۰۹، کتاب الفھائل، باب فضل الصحابة ثم الذين ينوح لهم ثم الذين يلهمونهم)

بہتر لوگ میرے دور کے ہیں پھر جوان سے متعلق ہوں، پھر وہ جوان  
سے متعلق ہوں۔

(۱) عن عمر رضی اللہ عنہ قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اکرموا اصحابی فانہم خیار کم <sup>(۱)</sup>.

”سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و تکریم کرو وہ (تمہارے خیال میں کیسے ہی ہوں مگر) تم سے اچھے ہیں۔“

(۲) و عن جابر رضی اللہ عنہ عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال لا تمس النار من رأني او رأى من رأني <sup>(۲)</sup>.

”سیدنا جابر رضی اللہ عنہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نقل کرتے ہیں کہ جس مسلمان نے مجھے دیکھا یا میرے دیکھنے والے کو دیکھا اسے (جہنم کی) آگ نہیں چھوئے گی۔“

(۳) عن انس رضی اللہ عنہ قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مثل اصحابی فی امتی کا لملح فی الطعام لا يصلح الطعام الا بالملح <sup>(۳)</sup>.

”سیدنا انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ فرمایا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کہ میرے صحابہ کھانے میں نمک کی مانند ہیں کھانا اس وقت تک خوش ذائقہ نہیں ہوتا جب تک کہ اس میں نمک نہ ڈالا جائے۔“

(۴) ..... فَمَنْ أَحْبَهُمْ فِي الْحَيَاةِ إِحْبَاهُمْ وَمَنْ أَبْغَضَهُمْ فِي الْحَيَاةِ إِبْغَاضُهُمْ <sup>(۴)</sup>.

(۱)- (مشکوٰۃ.....ص ۵۵۳، کتاب الفتن، باب مناقب الصحابة رضی اللہ عنہم)

(۲)- (\* ترمذی ح ۲۲۱، ۲۳۱، ابواب المناقب، باب ماجاء فی فضل من رأی النبی وصحابہ)

(\* مشکوٰۃ ص ۵۵۳، کتاب الفتن، باب مناقب الصحابة رضی اللہ عنہم)

(۳)- (مشکوٰۃ.....ص ۵۵۳، کتاب الفتن، باب مناقب الصحابة رضی اللہ عنہم)

(\* ترمذی ..... ح ۲۲۵ ص ۲۲۵، ابواب المناقب، باب فی من سب اصحاب النبی صلی اللہ علیہ وسلم)

(\* مشکوٰۃ.....ص ۵۵۳ کتاب الفتن باب مناقب الصحابة رضی اللہ عنہم)

”فرمایا رسول اللہ ﷺ نے جس نے کہ صحابہ ﷺ سے محبت کی تو میری محبت کی بنابرادر جس نے ان سے بغض رکھا تو مجھ سے بغض کی بنابر“۔

### طعن بر صحابہ ﷺ کی نبوی ممانعت:

جهاں نطقِ نبوت سے صحابہ ﷺ کے ان گنت فضائل وارد ہوئے ہیں وہیں آپ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے صحابہ ﷺ کی شان میں زبانِ طعن دراز کرنے سے بھی منع فرمایا ہے، احادیث ملاحظہ فرمائیں:

(۱) اللہ اللہ فی أصحابی اللہ اللہ فی أصحابی لا تتخذوهم  
غرضًا من بعدی (۱).

”اللہ سے ڈرو، اللہ سے ڈرو میرے صحابہ ﷺ کے بارے میں، تکرکھتا ہوں اللہ سے ڈرو، اللہ سے ڈرو میرے صحابہ ﷺ کے بارے میں میرے بعد ان کو ہدفِ تنقید مت بنانا“۔

(۲) لا تسْبُوا أصحابی فلو أَنْ أَحَدَ كُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أَحَدٍ  
ذهباً مَا بَلَغَ مَدْ أَحَدِهِمْ وَلَا نصِيفَهِ (۲).

”میرے صحابہ ﷺ کو برامت گھوگر تم میں سے کوئی شخصِ أحد پہاڑ کے برابر بھی سونا (راہِ خدا میں) خرچ کر دے تو ان کے ایک سیر جو کوئی پہنچ سکتا اور نہ اس کے عشرہ عشیر کو“۔

(۳) إِذَا رأَيْتُمُ الَّذِينَ يَسْبُونَ أَصْحَابَنِي فَقُولُوا لِعْنَةُ اللَّهِ  
عَلَىٰ شَرِّكُم (۳).

(۱)- (ترمذی ..... ج ۲ ص ۲۲۵، ابواب المناقب، باب فی من سب اصحاب النبی ﷺ)

(۲)- (مسلم ..... ج ۲ ص ۳۱۰، کتاب الفضائل، باب تحریم سب الصحابة ﷺ)

(۳)- (\*ترمذی ..... ج ۲ ص ۲۲۷، ابواب المناقب، باب فی من سب اصحاب النبی ﷺ)

(\*مشکلۃ ..... ص ۵۵۵ کتاب الفتن، باب مناقب الصحابة ﷺ)

”جب تم ان لوگوں کو دیکھو جو میرے صحابہ کو برا بھلا کہتے ہیں تو ان سے کہوتم میں سے (یعنی صحابہ اور ناقدینِ صحابہ میں سے) جو بھی بُرا ہے اس پر اللہ کی لعنت (۱)۔“

(۱) - اس حدیث کی شرح میں حضرت مرشدی مولانا محمد یوسف لدھیانوی شہید رحمہ اللہ نے ایسے علوم و معارف بیان فرمائے ہیں جو صدقہ یقین کے قلوب پر بطور علم لدنی القا ہوا کرتے ہیں:

۱ - حدیث میں ”بَ“ سے بازاری گالیاں دینا مراد نہیں، بلکہ ہر ایسا تنقیدی کلمہ مراد ہے جو ان حضرات کے استخفاف میں کہا جائے، اس سے معلوم ہوا کہ صحابہ پر تنقید اور نکتہ چینی جائز نہیں، بلکہ وہ قائل کے ملعون و مطرود ہونے کی دلیل ہے۔

۲ - آنحضرت ﷺ کے قلب اطہر کو اس سے ایذا ہوتی ہے۔ (وقد صرح به بقوله فمن اذاهم فقد آذانی) اور آپ ﷺ کے قلب اطہر کو ایذا دینے میں بھی اعمال کا خطرہ ہے۔ لقولہ تعالیٰ: ان تحبط اعمالکم وانت لا تشعرون لہذا سب صحابہؓ میں سلب ایمان کا اندیشہ ہے۔

۳ - صحابہؓ کرام ﷺ کی مدافعت کرنا اور ناقدین کو جواب دینا ملتِ اسلامیہ کا فرض ہے، (فإن الامر للوجوب)۔

۴ - آنحضرت ﷺ نے یہ نہیں فرمایا کہ ناقدینِ صحابہؓ کو ایک ایک بات کا تفصیلی جواب دیا جائے کیونکہ اس سے جواب اور جواب الجواب کا ایک غیر مختتم سلسلہ چل نکلے گا، بلکہ یہ تلقین فرمائی کہ انہیں بس اصولی اور فیصلہ کن جواب دیا جائے اور وہ ہے: لعنة الله على شر کم۔

۵ - ”شر کم“ کے لفظ میں دو احتمال ہیں، ایک یہ ”شر“ مصدر مضاف ہے فاعل کی طرف، اس صورت میں معنی یہ ہوں گے کہ تمہارے پھیلائے ہوئے شر پر اللہ کی لعنت! دوسرہ احتمال یہ کہ ”شر کم“ اسم تفضیل کا صیغہ ہے، جو مشاکل کے طور پر استعمال ہوا ہے اس صورت میں مطلب یہ ہو گا کہ ”تم میں سے اور صحابہؓ سے جو بھی بدتر ہو، اس پر اللہ کی لعنت“ اس میں آنحضرت ﷺ نے ناقدینِ صحابہؓ کے لیے ایسا کنایہ استعمال فرمایا ہے کہ اگر وہ اس پر غور کریں تو ہمیشہ کے لئے تنقید صحابہؓ کے روگ کی جڑ کٹ جاتی ہے۔ خلاصہ اس کا یہ ہے کہ اتنی بات تو بالکل کھلی ہے کہ صحابہ کرام ﷺ کیسے ہی ہوں مگر تم سے تو اپنے ہی ہوں گے۔ تم ہو اپر از لو، آسمان پر پہنچ جاؤ، سو بار مر کر جی لو، مگر تم سے صحابی تو نہیں پنا جائے گا، آخر تم وہ آنکھ کہاں سے لاوے گے جس نے جہاں جہاں آرائے محدث (صلی اللہ علیہ وسلم) کا دیدار کیا؟ وہ کان کہاں سے لاوے گے جو کلماتِ نبوت سے مشرف ہوئے؟ =

= ہاں! تم وہ دل کہاں سے لاوے گے جو انفاسِ میحائیٰ محمدیؓ سے زندہ ہوئے؟ وہ  
دماغ کہاں سے لاوے گے جو انوارِ قدس سے منور ہوئے؟ تم وہ ہاتھ کہاں سے لاوے گے  
جو ایک بار بشرہِ محمدیؓ سے مس ہوئے اور ساری عمران کی بوئے عنبریں نہیں گئی؟  
تم وہ پاؤں کہاں سے لاوے گے جو معیتِ محمدیؓ میں آبلہ پا ہوئے؟ تم وہ زمان کہاں  
سے لاوے گے جب آسمانِ زمین پر اتر آیا تھا؟ تم وہ مکان کہاں سے لاوے گے جہاں کوئی نہیں  
کی سیادت جلوہ آ راتھی؟ تم وہ محفل کہاں سے لاوے گے جہاں سعادتِ دارین کی شراب  
طہیور کے جام بھر بھر کے دیے جاتے اور شنشہ کا مانِ محبت "هَلْ مَنْ مُزِيدٌ" کا نعرہ  
مستانہ لگا رہے تھے؟ تم وہ منظر کہاں سے لاوے گے جو کانی اری اللہ عیاناً کا کیف  
پیدا کرتا تھا؟ تم وہ مجلس کہاں سے لاوے گے جہاں کا نما علی رؤسنا الطیر کا  
سمال بندھ جاتا تھا؟ تم وہ صدرِ شیعین تختہ رسالت کہاں سے لاوے گے، جس کی طرف  
هذا الا بیض المستکی سے اشارے کیے جاتے تھے؟ (ؓ) تم وہ شیعیں عنبر کہاں  
سے لاوے گے جس کے ایک جھونکے سے مدینہ کی گلی کوچ معلٹر ہو جاتے تھے، تم وہ محبت  
کہاں سے لاوے گے جو دیدارِ محبوب میں خوابِ نیم شی کو حرام کر دیتی تھی، تم وہ ایمان  
کہاں سے لاوے گے جو ساری دنیا کو نجح کر حاصل کیا جاتا تھا؟ تم وہ اعمال کہاں سے  
لاوے گے جو پیانہِ نبوتؓ سے ناپ ناپ کردا کیے جاتے تھے؟ تم وہ اخلاق کہاں  
سے لاوے گے جو آئینہِ محمدیؓ سامنے رکھ کر سنوارے جاتے تھے؟ تم وہ رنگ کہاں  
سے لاوے گے جو "صبغۃ اللہ" کی بھٹی میں دیا جاتا تھا؟ تم وہ ادائیں کہاں سے لاوے گے جو  
دیکھنے والوں کو نیم بکل بنادیتی تھیں؟ تم وہ نماز کہاں سے لاوے گے جس کے امام نبیوں  
کے لام تھے؟ تم قدرِ دسیوں کی وہ جماعت کیے بن سکو گے جس کے سردار رسولوں کے  
سردار تھے؟ (ؓ) تم میرے صحابہ کو لاکھ برآکھو، مگر اپنے ضمیر کا دامن چھبوڑ کر بتاؤ! اگر  
ان تمام سعادتوں کے بعد بھی (نَعُوذُ بِاللَّهِ) میرے صحابہؓ برے ہیں تو کیا تم ان سے  
بدتر نہیں ہو؟ اگر وہ تنقید و ملامت کے مستحق ہیں تو کیا تم لعنت و غضب کے مستحق نہیں  
ہو؟ اگر تم میں الصاف و حیا کی کوئی رمق باقی ہے تو اپنے گریبان میں جھانگو اور میرے  
صحابہؓ کے بارے میں زبان بند کرو۔

علامہ طیبؓ نے اسی حدیث کی شرح میں حضرت حسان رضی اللہ عنہ کا ایک عجیب شعر  
نقل کیا ہے۔

اتھے جزوہ ولست لہ بکفوج

فسر کمال الخیر کما فداء

ترجمہ: " کیا تو آپؓ کی تجوہ کرتا ہے جبکہ تو آپؓ کے برابر کا نہیں ہے؟  
پس تم داؤں میں کا بدتر تمہارے بہتر پر قربان۔"

(۲) فَمَنْ سَبَهُمْ فَعَلَيْهِ لِعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ  
اجْمَعِينَ لَا يَقْبَلُ اللَّهُ مِنْهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ صِرْفًاً وَلَا عَدْلًاً<sup>(۱)</sup>.

۶- حدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ تنقیدِ صحابہ رض کا نشاناقد کا نفیاتی شر اور تجسس و تکبر ہے۔ آپ جب کسی شخص کے طرزِ عمل پر تنقید کرتے ہیں تو اس کا نشانہ یہ ہوتا ہے کہ کسی صفت میں وہ آپ کے نزدیک خود آپ کی اپنی ذات سے فروتر اور گھٹیا ہے، اب جب کوئی شخص کسی صحابی رض کے بارے میں مثلاً یہ کہے گا کہ اس نے عدل و انصاف کے تقاضوں کو کما حلقہ ادا نہیں کیا تھا تو اس کے معنی یہ ہوں گے کہ اگر اس صحابی رض کی جگہ یہ صاحب ہوتے تو عدل و انصاف کے تقاضوں کو زیادہ بہتر ادا کرتے، گویا ان میں صحابی رض سے بڑھ کر صفتِ عدل موجود ہے۔ یہ ہے تکبر کا وہ ”شر“ اور نفس کا وہ ”تجسس“ جو تنقیدِ صحابہ رض پر ابھارتا ہے اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اسی ”شر“ کی اصلاح اس حدیث میں فرمانا چاہتے ہیں۔

۷- حدیث میں بحث و مجادله کا ادب بھی بتایا گیا ہے۔ یعنی خصم کو ہر ای راست خطاب کرتے ہوئے یہ نہ کہا جائے کہ تم پر لعنت! بلکہ یوں کہا جائے کہ تم دونوں میں جو برا ہو اس پر لعنت! ظاہر ہے کہ یہ ایک ایسی منصافانہ بات ہے جس پر سب کو متفق ہونا چاہیے۔ اس میں کسی کے برہم ہونے کی گنجائیش نہیں۔ اب رہایہ قصہ کہ ”تم دونوں میں برا“ کا مصدقاق کون ہے؟ خود ناقد؟ یا جس پر وہ تنقید کرتا ہے؟ اس کا فیصلہ کوئی مشکل نہیں۔ دونوں کے مجموعی حالات کو سامنے رکھ کر ہر معمولی عقل کا آدمی یہ نتیجہ آسانی سے اندر کر سکتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا صحابی رض برا ہو سکتا ہے یا اس کا خوش فہم ناقد؟

۸- حدیث میں ”فقولوا“ کا خطاب امت سے ہے گویا ناقدینِ صحابہ رض کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنی امت نہیں سمجھتے بلکہ انہیں امت کے مقابل فریق کی حیثیت سے کھڑا کرتے ہیں۔ اور یہ ناقدین کے لیے شدید وعید ہے جیسا کہ بعض دوسرے معاصی پر ”فلیس منا“ کی وعید سنائی گئی ہے۔

۹- حدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو جس طرح ناموسی شریعت کا اہتمام تھا، اسی طرح ناموسی صحابہ رض کی حفاظت کا بھی اہتمام تھا۔ کیونکہ انہیا پر سارے دین کا مدار ہے۔ حدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ ناقدینِ صحابہ رض جماعت بھی ان ”مارقین“ سے ہے جن سے جہاد باللسان کا حکم امت کو دیا گیا ہے۔ یہ مضمون کئی احادیث میں صراحتاً بھی آیا ہے۔ واللہ اعلم بالصواب۔

(ماہنامہ بنیات محرم الحرام ۱۳۹۰ھ)

”جو شخص میرے صحابہ رضی اللہ عنہم کی بدگوئی کرے اس پر اللہ، فرشتوں اور تمام انسانوں کی لعنت ہو قیامت کے دن اس کا نہ کوئی فرض قبول ہوگا اور نہ نفل“۔

## مقامِ صحابہ رضی اللہ عنہم خود صحابہ رضی اللہ عنہم کے ہاں:

عشرہ بشرہ کے صحابی سیدنا سعید بن زید رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

وَاللَّهُ أَكْبَرُ لِمَ شَهِدَ رَجُلٌ مِّنْهُمْ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَغْبُرُ فِيهِ وَجْهُهُ فِيهِ خَيْرٌ مِّنْ عَمَلٍ أَحَدٍ كَمْ عَمَرَهُ وَلَوْ  
عُمْرُ عَمَرْ نُوحَ (۱).

”اللہ کی قسم! صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سے کسی شخص کا رسول اللہ رضی اللہ عنہ کی معیت میں کسی جنگ میں شریک ہونا جس میں ان کا چہرہ غبار آسودہ ہو جائے، غیر صحابہ سے ہر شخص کی ساری عمر کی عبادت اور عمل سے بہتر ہے اگرچہ اس کو عمر نوح عطا ہو جائے“۔

## طعن بر صحابہ رضی اللہ عنہم کی اعتقادی ممانعت:

کتاب و سنت کے ساتھ اہل سنت والجماعت کی کتب عقائد میں بھی یہ مسئلہ نہایت صراحت و صافت کے ساتھ مسطور ہے کہ حضراتِ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم عادل و لائق ہیں اور ہر طرح کی جریح سے بالا ہیں، جو ان پر زبان طعن دراز کرتا ہے۔ اس کا اپنا ایمان و اسلام مشکوک و مبتہم ہے، وہ قابل سزا و مستوجب عقوبت ہے، الحمد للہ عقائد میں اہل سنت والجماعت (حنفی، شافعی، مالکی اور حنبلی) ایک ہیں۔ ان میں سرموفر قبیل ہیں۔ آئیے اہل سنت والجماعت کی کتب عقائد سے طعن بر صحابہ رضی اللہ عنہم کی ممانعت پر چند حوالہ جات پڑھیں اور اسے اپنی زندگی کا نصب العین بنائیں، ساتھ ہی ناقدرین و طاعنین صحابہ رضی اللہ عنہم کا شرعی حکم بھی معلوم کریں۔

اہل سنت والجماعت کے ہاں ”عقیدۃ الطحاوی“ عقائد کا ایک مستند مجموعہ ہے، جس میں حضرت امام ابو جعفر الطحاوی رحمہ اللہ (م ۳۲۱ھ) نے عقائد اہل سنت کو محمد بن مسلم کے مسلک اور

(۱)-(\*ابوداؤ و.....ص ۲۳۹ تخت، کتاب النہ)

(\*مسند احمد.....ج اص ۱۸۷، تخت منداد سعید بن زید بن عمرو بن نفیل)

اممہ ثلاثة (حضرت سیدنا امام اعظم ابوحنیفہ (م ۱۵۰ھ)، حضرت امام ابو یوسف (م ۱۸۲ھ) اور حضرت امام محمد (م ۱۸۹ھ) رحمہم اللہ) کے اقوال کے مطابق بڑی جامعیت سے ترتیب دیا ہے، تمام اہل سنت نے اس بے نظیر مجموعہ عقائد کو سلفاً و خلافاً قبول کیا ہے اور اسی کو پڑھتے پڑھاتے آئے ہیں۔ آج بھی یہ رسالہ سعودی عرب میں درس آپڑھایا جاتا ہے، اس رسالہ میں لکھا ہے:

ونحب أصحاب النبی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ولا  
نفرط فی حب أحد منهم، ولا نتبرأ من أحد منهم، ونبغض  
من يبغضهم وبغير الحق نذکرهم، ولا نذکر هم الا بخیر،  
وحبهم دین وايمان واحسان، وبغضهم كفرو نفاق  
وطغيان.....الى قوله ..... ومن أحسن القول في أصحاب  
النبی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وأزواجه وذریاته فقد برئ من  
النفاق (۱).

”اور ہم رسول اللہ ﷺ کے تمام صحابہ ﷺ سے محبت کرتے ہیں اور ان میں سے کسی سے کسی کی محبت میں افراط و تقریط نہیں کرتے اور نہ ہی ان میں سے کسی سے بیزاری اور تبریزی اختیار کرتے ہیں اور ہم ہر ایسے شخص سے بغض رکھتے ہیں جو صحابہ ﷺ سے بغض رکھتا ہے اور ان کو برائی سے یاد کرتا ہے اور ہم صحابہ ﷺ کا ذکر سوائے نیکی کے نہیں کرتے۔ صحابہ کرام ﷺ سے محبت دین، ایمان اور احسان ہے اور ان سے بغض کفر، نفاق اور سرکشی ہے..... اور جو شخص آنحضرت ﷺ کے اصحاب و ازواج اور اولاد ﷺ کے بارے میں حسن ظن رکھے وہ نفاق سے بری ہے۔“

حضرت امام مالک رحمہ اللہ (م ۱۷۹ھ) سے نقل کیا گیا ہے:

ومن شتم أصحابه ادب وقال ايضامن شتم واحدا من  
اصحاب رسول صلی اللہ علیہ وسلم ابابکر او عمر او عثمان  
او معاویة او عمرو بن العاص فان قال كانوا في ضلال قتل وان

شتم بغير هذا من مشاتمة الناس نكل نکالا شدیداً (۱)۔

”حضرت امام مالک رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ جو صحابہ کرام رض پر سب  
و شتم کرے تو اس کی تادیب کی جائے گی اور جو شخص اصحاب رسول صلی اللہ علیہ و سلم میں سے  
کسی ایک صحابی خواہ حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت عثمان، حضرت معاویہ یا  
حضرت عمرو بن عاص رض ہوں کے حق میں یہ کہے کہ یہ لوگ گراہ تھے تو اسے قتل  
کیا جائے گا اور اگر انہیں عام لوگوں کی گالیوں کی طرح بر بھلا کہے تو سے سخت  
مزادی جائے گی“۔

حضرت امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ (م ۲۳۱ھ) کا قول ہے:

وقال المیمونی سمعت احمد يقول : مالهم ولمعاویة  
رضی الله عنہ نسئل الله العافية وقال يا ابا الحسن اذا رأیت  
احدا يذکر اصحاب رسول الله صلی الله علیه وسلم بسوء  
فاتهمه على الاسلام (۲).

”میمونی فرماتے ہیں کہ میں نے امام احمد رحمہ اللہ کو فرماتے سنا کہ لوگوں  
کو کیا ہو گیا ہے کہ وہ سیدنا معاویہ رض کی برائی کرتے ہیں، ہم اللہ تعالیٰ سے  
عافیت کے طلب گار ہیں اور پھر مجھ سے فرمایا اے ابو الحسن! جب تم کسی شخص کو  
وکیحو کو وہ صحابہ کرام رض کا ذکر برائی کے ساتھ کر رہا ہے تو اس کے اسلام کو  
مشکوک و متهمن سمجھو“۔

حضرت امام ابوذر روزی رحمہ اللہ (م ۲۶۱ھ) فرماتے ہیں:

اذا رأیت الرجل ينتقص أحدا من أصحاب رسول الله  
صلی الله علیه وسلم فأعلم أنه زنديق (۳).

(۱)- (رسائل ابن عابدین الشامي.....ج اص ۳۵۸، تحت الباب الثاني في حکم سب احمد من الصحابة رض)

(۲)- (الصارم المسلول.....ص ۳۷۵، تحت فصل في حکم سب اصحاب صلی اللہ علیہ و سلم و سب ائمۃ بیتہ)

(۳)- (الاصابة.....ج اص ۲۲، شراء اهل العلم على الصحابة رض)

”جب تم کسی شخص کو دیکھو کہ وہ اصحاب رسول ﷺ میں سے کسی کی تتفیص کر رہا ہے تو تم جان لینا کہ وہ یقیناً زنداق ہے۔“  
حضرت امام ابو بکر السرخی رحمہ اللہ (۳۸۳ھ) لکھتے ہیں:

ان الله تعالى اثنى علیهم في غير موضع من كتاب كما  
قال تعالى ”محمد رسول الله والذين معه“ (الآلية) ورسول  
الله صلى الله عليه وسلم وصفهم بأنهم خير الناس فقال  
”خير الناس قرنى الدين انافيهم والشريعة انما بلغتنا بنقلهم،  
فمن طعن فيهم فهو ملحدنا بذل لإسلام دواؤه السيف ان  
لم يتب (۱)

”تحقیق اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب کے متعدد موضع میں حضرات صحابہ  
ؓ کی شاوصفت بیان فرمائی ہے، جیسے ”محمد رسول اللہ والذین معہ... لخ“ اور  
رسول اقدس ﷺ نے اپنے ارشادات میں حضرات صحابہؓ کو ”خیر الناس“ فرمایا  
ہے اور فرمایا ہے ”وہ لوگ اس عہد کے خیر الناس ہیں جس دور میں میں ہوں اور  
شریعت ہم تک حضرات صحابہؓ کرامؓ کے ذریعے نقل ہو کر پہنچی ہے، پس جو شخص  
ان کے حق میں طعن و تشنیع کا مرتكب ہو وہ ملحد اور بے دین اور اسلام کو پس پشت  
ڈال دینے والا ہے، اگر وہ توبہ نہ کرے تو اس کا علاج صرف تلوار ہے۔“

**صحابہؓ کرامؓ اور سیدنا امام عظیم ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ:**

سیدنا امام عظیم ابوحنیفہ رحمۃ اللہ (۱۸۰ھ) فرماتے ہیں:

و لا نذكر الصحابة الا بخير (۲).

”ہم نہیں کرتے صحابہؓ کا ذکر مگر خیر کے ساتھ۔“

(۱)- (اصول السرخی ..... ج ۲ ص ۱۳۲، تحت من طعن في الصحابة فهو ملحد)

(۲)- (شرح فقہاء کبر ..... ص ۸۵)

## صحابہؓ کرام تعدیل کے محتاج نہیں:

حضراتِ صحابہؓ کرامؓ کا عادل اور خیارِ امت ہونا متفق علیہ امر ہے اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے اور حضراتِ صحابہؓ کرامؓ امت میں سے کسی کی تعدیل کے محتاج نہیں ہیں کیونکہ اللہ تبارک و تعالیٰ جوان کے باطن پر پوری طرح مطلع ہے، ان کی تعدیل کر چکا ہے۔ اکابر علماء نے بڑی صراحةً کے ساتھ اس مسئلہ کو اپنی کتابوں میں لکھا ہے۔

حافظ کبیر ابو بکر بن الخطیب بغدادی رحمہ اللہ (م ۳۶۳ھ) فرماتے ہیں:

فلا يحتاج أحد منهم مع تعديل الله تعالى لهم، المطلع على بواطنهم إلى تعديل أحد من الخلق<sup>(۱)</sup>.

”صحابہؓ میں سے کوئی بھی مخلوقات میں سے کسی کی تعدیل کے محتاج نہیں ہیں اللہ تعالیٰ جوان کے باطن پر مطلع ہے اس کی تعدیل کے ساتھ اور کسی کی تعدیل کی ضرورت نہیں ہے۔“

اسی طرح امام ابن اثیر الجزری رحمہ اللہ (م ۴۳۰ھ) لکھتے ہیں:

والصحابة يشاركون سائر الرواية في جميع ذلك

الا في الجرح والتعديل فانهم كلهم عدول لا يتطرق اليهم  
الجرح لأن الله عز وجل ورسوله زكاهم وعدلاهم وذلك  
مشهور لا يحتاج لذكره<sup>(۲)</sup>.

”حضراتِ صحابہؓ کرامؓ تمام باتوں میں راویوں کے ساتھ شریک ہیں مگر جرح و تعدیل میں نہیں، کیونکہ صحابہؓ کرامؓ سب کے سب عادل اور ثقة ہیں، ان پر جرح نہیں کی جاسکتی، اس لیے کہ اللہ تبارک تعالیٰ اور اس کے رسول

(۱)-(\*الکفاۃ.....ص ۳۸، باب ما جاء فی تعديل اللہ و رسول الصحبۃ)  
(\*العواصم من القواسم.....ص ۳۲، تحت اصحاب رسول اللہ ﷺ)

(\*الصواعق الاحرقۃ.....ص ۲۰)

(۲)-(\*اسد الغاب.....ج ۱۳، مقدمة ابن الاشیر)

صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کا تزکیہ اور ان کی تعدل فرمائی ہے، اور صحابہ کرام رضی اللہ علیہم عنہم کی تزکیہ و تصفیہ کی یہ بات اتنی مشہور ہے جس کے ذکر کی بھی ضرورت نہیں۔

مولیٰ رحیم شہیر علامہ ابن خلدون المغربی رحمہ اللہ (م ۸۰۸ھ) فرماتے ہیں:

هذا هو الذي ينبغي ان تحمل عليه افعال السلف من  
الصحابة والتابعين فهم خيار الامة اذا جعلناهم عرضة  
القدح فمن الذي يختص بالعدالة والنبي صلی اللہ علیہ  
وسلم يقول خير الناس قرنی ثم الذين يلوونهم مرتين او ثلاثة  
ثم يفشو الكذب فجعل الخيرة وهي العدالة مختصة بالقرن  
الاول والذى يليه فاياك ان تعود نفسك اولسانك  
التعرض لا حد منهم (۱).

”اسی خیریت پر مناسب ہے کہ سلف کے اعمال کو جمل کیا جائے جو کہ  
صحابہ کرام رضی اللہ علیہم عنہم اور تابعین تھے، کیونکہ وہ ”خیارِ امت“ تھے اور جب ہم انہیں کو  
هدف تنقید بنانے لگیں تو پھر کون ہے جس کو عدالت کے ساتھ مختص کیا  
جائے؟ حالانکہ جناب نبی کریم رضی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا بہتر لوگ میرے دور کے ہیں،  
پھر جوان می تحصل ہوں، دو مرتبہ فرمایا میں مرتبہ، پھر جھوٹ رانج ہو جائے گا،  
آپ رضی اللہ علیہ وسلم نے ان کی بہتری جو عدالت ہے، کو قرن اول اور ثانی (اور ثالث)  
کے ساتھ مخصوص کر دیا ہے۔ آگاہ ہو جاؤ! ان میں سے کسی ایک کے متعلق دل  
میں برا خیال اور زبان پر پُر ا لفظ ہرگز نہ لانا۔“

## صحابہ کرام رضی اللہ علیہم عنہم سے معاصی کے صدور کی تکوینی حکمت:

قرآن مجید، احادیث مبارکہ اور اکابر سلف کے بیانات سے واضح ہوا کہ حضراتِ صحابہ کرام  
صلی اللہ علیہ وسلم کے مددوچ ہیں، اور وہی ان کے کمالات و صفات سے رطب اللسان ہے،

(۱) - (مقدمہ ابن خلدون ..... ص ۲۱۸، الفصل الثالثون، فی ولایۃ الحمد)

وہ کسی کی تعدیل کے محتاج نہیں، وہ جب حلقہ بگوشِ اسلام ہوئے تو وجہِ الہی کے انوار سے ان کے قلوب "خورشید بد اماں" ہو گئے اور وہ مقامِ ترکیہ و تصفیہ کی اس معراج پر پہنچ گئے کہ "رشکِ ملائک" نہ ہے، اگر ان سے "النادر کا المعدوم" کے تحت معصیت کا صدور ہوا بھی تو اس میں حق تعالیٰ شانہ کی تکونیٰ حکمت کا فرماتھی۔

حضرت امام عظیم ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ (۱۵۰ھ) فرماتے ہیں:

ما قاتل أحداً علياً إلا وعلي أولى بالحق منه، ولو لا ما سار

على فيهم ما علم أحداً كيف السيرة في المسلمين <sup>(۱)</sup>.

"حضرت علی رضی اللہ عنہ سے جس نے بھی جنگ کی اس میں حضرت علی رضی اللہ عنہ حق سے زیادہ قریب تھے۔ اگر حضرت علی رضی اللہ عنہ ان کے ساتھ اس طرح کا معاملہ نہ کرتے تو کسی کو معلوم نہ ہوتا کہ مسلمانوں کے درمیان جب آپس میں اختلاف ہو تو کیا طرزِ عمل اختیار کیا جائے"۔

حضرت مولانا عاشقِ الہی میرٹھی رحمۃ اللہ علیہ "تذکرۃ الحلیل" میں قطب الارشاد حضرت شاہ عبدالرحیم رائے پوری رحمۃ اللہ علیہ کے تذکرہ میں لکھتے ہیں:

"ایک مرتبہ بعد عصر حبِّ معمول آپ صحنِ باغ میں چار پائی پر بیٹھے ہوئے اور چار طرفِ مونڈھوں پر خدا م و حاضرین کا ایک کثیر مجمع چاند کا ہالہ بنا بیٹھا تھا کہ راؤ مراد علی خاں صاحب نے حضرات صحابہ رضی اللہ عنہم کی باہمی جنگ و رنجش کا تذکرہ شروع کر دیا اور اس پر رائے زدنی ہونے لگی کہ فلاں نے غلطی کی اور فلاں کو ایمانہ کرنا چاہیے تھا، یہاں تک نوبت پہنچی تو دفعۃ حضرت کو جوش آگیا اور مہر سکوت ٹوٹ گئی کہ جھر جھری لے کر حضرت سنبھلے اور فرمایا راؤ صاحب! ایک مختصری بات میری سن لجیے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسالم دنیا میں مخلوق کو قیامت تک پیش آنے والی تمامی ضروریاتِ دین و دنیا سے باخبر کرنے کے لیے تشریف لائے تھے۔ اور ظاہر ہے کہ وقت اتنی بڑی تعلیم کے لیے آپ کو بہت ہی تھوڑا دیا گیا تھا،

(۱)- (مناقب الامام عظیم از صدر الائمه الحنفی... ج ۲ ص ۸۳، ۸۴)

اس تعلیم کی تکمیل کے لیے ہر قسم کے حادث اور واقعات پیش آنے کی ضرورت تھی کہ ان پر حکم اور عمل مرتب ہو تو دنیا سمجھے کہ فلاں واقعہ میں یوں ہونا چاہیے، پس اصول کے درجہ میں کوئی واقعہ بھی ایسا نہیں رہا جو حضرت رحی فداہ کے زمانہ باہر کرت میں حادث نہ ہو چکا ہو۔ اب واقعات تھے وہ قسم کے ایک وہ جو منصب نبوت کے خلاف نہیں، اور دوسرے وہ جو عظمت شان نبوت کے منافی ہیں۔

پس جو واقعات منصب نبوت کے خلاف نہ تھے وہ تو خود حضرت پر پیش آئے، مثلاً تزدینج اور اولاد کا پیدا ہونا، ان کا مرنا و فنا کفانا و غیرہ وغیرہ تمامی خوشی و غمی کے واقعات حضرت کو پیش آگئے اور دنیا کو عملاً یہ سبق مل گیا کہ عزیز کے مرنے پر ہم کو فلاں کام کرنا مناسب ہے اور فلاں نامناسب، اور کسی کی ولادت و ختنہ و نکاح وغیرہ کی خوشی کے موقع پر یہ بات جائز ہے اور یہ خلاف سنت۔

مگر وہ واقعات باقی رہے جو رسول ﷺ پر پیش آؤں تو عظمت رسالت کا خلاف ہوا اور نہ پیش آؤں تو تعلیم محمدی ﷺ نا تمام رہے، مثلاً زنا و چوری وغیرہ ہو تو اس طرح عدد تعزیر ہونا چاہیے اور باہم جنگ و قتال یا نفسانی اغراض پر دینیوی امور میں نزاع و رنجش ہو تو اس طرح اصلاح ہونا چاہیے۔ یہ امور ذات محمدی ﷺ پر پیش آنا کسی طرح مناسب نہ تھے اور ضرورت تھی پیش آنے کی۔

الہذا حضرات صحابہؓ نے اپنے نقوص کو پیش کیا کہ ہم خدام و غلام آخر کس مصرف کے ہیں، جو امور حضرت کی شان کے خلاف ہیں وہ ہم پر پیش آؤں اور حکم و توجہ مرتب کیا جائے تاکہ دین کی تکمیل ہو جائے، چنانچہ حضرات صحابہؓ پر وہ سب ہی کچھ پیش آ لیا جو آئندہ قیامت تک آنے والی مخلوق کے لیے رشد و ہدایت بنا اور دنیا کے ہر بھلے برے کو معلوم ہو گیا کہ فلاں واقعہ میں یہ کرنا اور اس طرح کرنا مناسب ہے اور یہ کرنا اور اس طرح کرنا مناسب۔

پس کوئی ہو ایسا باہمیت جاں ثار جو تکمیل دین محمدی ﷺ کی خاطر ہر ذات کو عزت اور عیب کو ہٹر کرنا شائنة ملامت بنئے پر فخر کرے اور بربان حال کہے کے نشوونصیب دشمن کے شودہ لاک تیغت سر دوستاں سلامت کرو تو خبیر آزمائی

شهرت و نیک نامی اور عزت و نام آوری سب چاہا کرتے ہیں مگر اس کا مزہ کسی عاشق سے پوچھو کہ جاں ثاری کیا لطف ہے اور کوچہ معشوق کی ننگ و عار کیا لذید ہے ۔

از ننگ چہ گوئی مرا نام زنگ ست  
واز نام چہ پُرسی کہ مرا ننگ زنام است  
چے عاشق تو اس طرح ہماری تمہاری اصلاح و تعلیم کی خاطر اپنی عزت و آبرو ثثار کریں اور ہم ان کے منصف و ذپی بن کر تیرہ سو برس بعد ان کے مقدمات کا فیصلہ دینے کے لیے بیٹھیں اور نکتہ چینیاں کر کے اپنی عاقبت گندی کریں، اس سے کیا حاصل؟ اگر ان جواہراتِ سنتیہ کے قدر دان نہیں بن سکے تو کم سے کم بد زبانی و طعن ہی سے اپنا منہ بند رکھیں کہ ”اللہ اللہ فی اصحابی لا تَخْذُوہُمْ مِنْ بَعْدِی غَرْضاً“ دیریک آپ نے یہ تقریر فرمائی کہ وہیں مبارک سے پھول جھڑتے اور سامعین کے مشامِ جاں میں جگہ پکڑتے رہے (۱)۔

### اپنی بات:

ان گزارشات کے بعد اب میں موضوع سے متعلق ہوتا ہوں ..... چند سال قبل جب راقم الحروف اپنی کتاب ”اسلام اور شیعیت کا تقابلی مطالعہ“ کی تصنیف میں مشغول تھا اور شیعیت کی تردید و حمایت میں مخالف و موافق ہر طرح کے مواد کی ورق گردانی میں مصروف تھا، اسی اثنا میں حضرت مولانا علی شیر حیدری صاحب مد ظلہم کے افادات پر مشتمل کتاب ”سنی موقف“ میں جناب نصیر الدین صاحب نصیر (گولڑہ) کی کتاب ”نام و نسب“ کے چند حوالہ جات نظر سے گزرے، حیران ہوا یہ کون صاحب ہیں جنہوں نے رد شیعیت پر نام و نسب کے عنوان سے کتاب تحریر کی ہے، کتاب خریدی تو پتہ چلا کہ کتاب خاص رد شیعیت کے موضوع پر نہیں ہے بلکہ ایک تبرائی شیعہ نجم الحسن کراروی کے حضرت سیدنا غوث الاعظم رحمہ اللہ تعالیٰ (م ۵۶۱ھ) کے نسب

شریف پر بہتان طرازی اور افتراضی کا جواب ہے، صرف گیارہویں باب کے صرف ۱۱۹ صفحات موضوع سے متعلق ہیں باقی غیر ضروری ابحاث کے ذریعہ کتاب کا جنم بڑھایا گیا ہے، کتاب کے کل صفحات ۶۳۶ ہیں جب کہ تصاویر والے صفحات ان کے علاوہ ہیں..... کتاب کا مطالعہ شروع کیا تو پہتہ چلا کہ باب ہشتم خاص رہ شیعیت پر ہے، مطالعہ کے دوران ہم نے مصنف کے یہ بیانات پڑھے:

”افسوس ہے کہ اہل السنّت کے عقائد شیعوں اور خارجیوں سے متاثر ہونے لگ گئے ہیں، بعض لوگ جو خود کو اہل سنت کہتے ہیں انہوں نے شیعہ عقائد کی مخالفت میں اس قدر غلوکیا کہ خارجیوں کی طرح گستاخ اور دردیدہ وہیں بن گئے اور بعض اہل سنت نے خارجیوں کی مخالفت میں اتنا غلوکیا کہ شیعوں کی طرح بے ادب ہو گئے۔ چونکہ خوارج گستاخانہ اہل بیتؑ ہیں اور رواض گستاخانہ اصحابؓ، اس لیے اس کتاب میں دونوں کے عقائد فاسدہ اور مزعمات باطلہ کی شدت سے تردید کی گئی ہے یعنی اہل السنّت والجماعت کو خوارج و رواض دونوں کے عقائد سے بچنا چاہیے اور اہل بیتؑ اور اصحابؓ کے ساتھ متوازن محبت و نیاز کا اظہار کرنا چاہیے وہ اس طرح کہ ایک کی تعریف دوسرے کی تحریر و تذلیل کا موجب نہ بننے پائے (۱)۔“

پیغز: ”میں یہ کہہ رہا تھا کہ لوگوں کی دشام طرازیاں اور طرح طرح کی باتیں ہم خانقاہ نہیں سنتے رہتے ہیں، مگر بخدا ہم نے اپنے بزرگوں کو اس سے فزوں تر کوئی مقام نہیں دیا، جس کا جواز قرآن و سنت میں موجود ہے اور جو اسلام کی قائم کردہ حدود و قیود میں رہ کر دیا جا سکتا ہے۔ انبیاء تو انبیاء ہیں ہم خود کو اصحاب رسول ﷺ کا بھی غلام ہی تصور کرتے ہیں اور اکثر اولیائے کرام نے اپنے کلام میں اس کا اظہار و اعلان بھی فرمایا ہے۔ ہم نے کسی ولی اور صحابی کو معصوم نہیں مانا۔ اس لیے یہ بات متفق علیہ ہے کہ صرف اور صرف انبیاء علیہم

السلام ہی مخصوص ہوتے ہیں، البتہ اہل بیت اطہار، صحابہ کرام اور دیگر صلحائے امت کو محفوظ کہا جاسکتا ہے۔ مخصوص اور محفوظ کا معنوی فرق ارباب علم پر بخوبی روشن ہے۔ میں ان مسلمان بھائیوں سے اپنی کرتا ہوں جو ابھی تک سنی العقیدہ نہیں کہ وہ فوراً سنی مسلک اختیار کر لیں، کیونکہ سنی درحقیقت سنی العقیدہ ہی نہیں بلکہ ہیں سنی العقیدہ (روشن عقیدہ) بھی ہیں احترام اہل بیت کرام کرتے ہیں اور عزت صحابہ بھی۔ اہل بیت سے نفرت خارجیت ہے اور صحابہ سے دشمنی شیعیت ہے۔ حب اہل بیت، تکریم صحابہ اور حرمت اولیاء سنیت ہے۔ آپ نے مذکورہ جملوں پر غور فرمایا کہ خوارج نے صحابہ کو لیا اور اہل بیت کو چھوڑ دیا شیعہ نے اہل بیت کو تسلیم کر لیا مگر صحابہ کو تسلیم نہیں کیا۔ غیر مقلدین اور وہابیوں نے زیادہ تر صحابہ کو لے لیا اور اہل بیت کو اکثر چھوڑ دیا اور ان کے ساتھ ساتھ اولیاء اللہ کی بھی تو ہیں و تغیر کا اہتمام کیا مگر سنی العقیدہ چشتی نظامی، قادری، سہروردی، اور نقشبندیوں نے ان سب نقوی قدسیہ کے قدم پوے اور ان کا احترام ملحوظ رکھا گویا سنیوں میں احترام ولایت و امامت<sup>(۱)</sup> بھی ہے، احترام صحابہ رسول اور حب آل علی و بنویں بھی ہے، اس لیے برادرانِ ملکت سنیت کو اپنا یئے کہ یہی طریقہ منقول و معقول بھی ہے اور بارگاہِ حق میں مقبول بھی ہے<sup>(۲)</sup>۔

نیز: ”دنیا نے اسلام میں صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو سر آنکھوں پر جگہ دی جاتی ہے ان کے اس غیر معمولی اکرام و تکریم کا سبب وہ شرفِ معیت و قربت ہے جو انہیں رسالتِ مآب صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم سے حاصل تھا۔ گویا ان کا احترام درحقیقت سیدِ عالم صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذات پاک کی تعظیم ہے <sup>(۲)</sup>۔

(۱) - مختص نام و نسب کے یہ جملے بھی قابل غور ہیں عقیدہ امامت شیعہ مذہب کا سنگ بنیاد اور اصل الاصول ہے جس کی عملی تشكیل وہ ولایت کے نام سے کرتے ہیں۔

(۲) - (۱۰۷ صفحه)

(٢) - (٣) - (٤)

قارئین کرام! جناب نصیر الدین صاحب کے ان بیانات کو پڑھ کر ہمیں انتہائی خوشی ہوئی کہ انہوں نے حقیقتاً اپنی اس کتاب میں افراط و تفریط سے دامن بچاتے ہوئے اور ”حُبِّ اہلِ بیت اور تکریمِ صحابہ رضی اللہ عنہم“ کو ملحوظ رکھتے ہوئے اپنی معروضات کو سپرد قلم کیا ہوگا، لیکن ہماری یہ خوش فہمی زیادہ دری تک قائم نہ رہ سکی، موصوف نے شیعیت و خارجیت کی تردید کا دعویٰ تو ضرور کیا ہے لیکن یہ دعویٰ صرف دعویٰ ہی کی حد تک ہے، ایک مقام پر موصوف نے یہ دعا بھی کی ہے:

”رَبُّ الْعَزَّةِ هُمْ أَهْلُ بَيْتٍ“ اور صحابہ کرام دونوں سے عقیدت و محبت کی توفیق ارزانی فرمائے اور سرکارِ دو عالم ﷺ کے نزدیک جس صحابی کا جو مقام اور مرتبہ تھا اس کی اتنی ہی عزت و تکریم کرنے کی توفیق عطا فرمائے کیونکہ یہی اسلام ہے۔ یہی اتباع ہے اور اسی کا نام ایمان ہے<sup>(۱)</sup>۔

موصوف نے یہ عبارات اپنی کتاب میں لکھی تو ہیں لیکن عمل سے ان کی صریح تکذیب کی ہے کیونکہ سرکارِ دو عالم ﷺ نے تو خود حضراتِ صحابہ رضی اللہ عنہم کو اس بات سے منع کر دیا تھا کہ وہ ایک دوسرے کی کوئی ناخوش گوار بات یا شکایت مجھ تک نہ پہنچائیں:

لَا يَبْلُغُنِي أَحَدٌ مِّنْ أَصْحَابِي عَنْ أَحَدٍ شَيْئًا فَإِنِّي أَحُبُّ إِنْ أَخْرُجَ إِلَيْكُمْ وَإِنِّي سَلِيمٌ الصَّدْرُ<sup>(۲)</sup>.

”میرے صحابہ“ میں سے کوئی شخص مجھ تک کسی صحابی کی شکایت نہ پہنچائے کیونکہ میں چاہتا ہوں کہ تمہاری طرف نکلوں تو سب کی طرف سے میرا سینہ صاف ہو۔

یہ تو حضراتِ صحابہ رضی اللہ عنہم کو حکم تھا، امت کو آنحضرت ﷺ نے وصیت فرمائی کہ:  
اللَّهُ اللَّهُ فِي أَصْحَابِي اللَّهُ اللَّهُ فِي أَصْحَابِي لَا تَتَحَذَّوْهُمْ  
غرضًا مِّنْ بَعْدِي<sup>(۳)</sup>

(۱) - (نام و نسب ..... ص ۵۱۹)

(۲) - (\*ترمذی ..... ج ۲ ص ۲۵۲، باب فی فضل ازواج النبی ﷺ)

(\*) ابو داود ..... ج ۲ ص ۳۱۱، کتاب الادب، باب فی رفع الحدیث من الجلس

(۳) - (ترمذی ..... ج ۲ ص ۲۲۵، ابواب المناقب، باب فی من سب اصحاب النبی ﷺ)

”اللہ سے ڈرو! اللہ سے ڈرو! میرے صحابہ کے بارے میں مکر رکھتا ہوں  
اللہ سے ڈرو! اللہ سے ڈرو! میرے صحابہ کے بارے میں میرے بعد ان کو ہدف  
تعمید مت بنانا۔“

جہاں تک سلفِ صالحین کی بات ہے تو حضرت سیدنا امام عظیم ابوحنیفہ رحمہ اللہ (م ۱۵۰ھ) جن کی ذات میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے ان تمام کمالات و صفات کو جمع فرمادیا تھا جو سر بلندی دین اور وقارِ اسلام کا باعث ہو سکتا تھا، آپ رحمہ اللہ نے حضراتِ صحابہؓ کا آخری زمانہ پایا اور نہایت ہی گہرا ہی سے ان قدسی صفات اور رشکِ ملائک انسانوں کا نہ صرف مطالعہ کیا بلکہ ان کی صحبت کا فیض اٹھایا، آپ ہی کی بدولت سب سے پہلے فقہ اسلامی مدون ہوئی..... اور آپ ہی ”حدیث بشارتِ ثریا“ کے اولین مصدق ہیں (۱)۔

آپ نے مشاجراتِ صحابہؓ پر نہایت معقول، جامع اور بصیرت و حقیقت افروز کلام فرمایا ہے، امام شمس الدین محمد بن یوسف الصاحبی الدمشقی الشافعی (م ۹۲۷ھ) لکھتے ہیں:

سُئِلَ أَبُو حُنْيِفَةَ عَنْ عَلَىٰ وَ مَعَاوِيَةَ وَ قُتْلَىٰ صَفَّيْنَ، فَقَالَ : أَخَافُ أَنْ أَقُدِّمَ عَلَىٰ اللَّهِ تَعَالَىٰ بِشَيْءٍ يَسْأَلُنِي عَنْهُ، وَإِذَا أَقَامَنِي يَوْمُ الْقِيَامَةِ بَيْنَ يَدِيهِ لَا يَسْأَلُنِي عَنْ شَيْءٍ مِّنْ أَمْوَالِهِمْ، يَسْأَلُنِي عَمَّا كَلَفَنِي، فَالاشْتَغَالُ بِذَلِكَ أَوْلَىٰ (۲).

”ایک شخص نے حضرت امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ سے حضرت علی و معاویہ رضی اللہ عنہما اور مقتولین صفین کے بارے میں سوال کیا۔ حضرت امام نے جواب دیا، میں اس سے ڈرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے سامنے ایسی بات پیش کروں جس کا وہ مجھ سے سوال کرے اور جب اللہ تعالیٰ قیامت کے دن مجھے اپنے سامنے کھڑا کریں گے تو ان (حضرت علی و معاویہ رضی اللہ عنہما اور مقتولین صفین) کے بارے میں مجھ سے سوال نہیں فرمائیں گے بلکہ مجھ سے وہ سوال

(۱)-(کما قال السیوطی فی التسبیح الصحفیہ ..... ج ۲۰، بحث ذکر تبیشر النبی ﷺ)

(۲)-(عنود الجہان ..... ج ۳۰۵، الباب الموفی عشرین فی بعض حکمہ و موعظہ و آدابہ)

فرمائیں گے جس کا میں مکلف ہوں۔ سواسی کی تیاری میں مصروف و مشغول رہنا بہتر ہے۔

حضرت سیدنا عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ تعالیٰ جن کی ”سُنّت کے اتباع“ کو موصوف نے ضروری قرار دیا ہے (۱) فرماتے ہیں:

قال (محمد بن النصر) ذکروا اختلاف اصحاب محمد صلی اللہ علیہ وسلم عند عمر بن عبد العزیز فقال : أمر أخرج الله ایدیکم منه ما تعملون المستکم فيه؟ (۲).

”حضرت عمر بن عبد العزیز رحمۃ اللہ علیہ کے سامنے جب صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے اختلافات و نزاعات کا ذکر ہوا تو فرمایا یہ وہ امور ہیں جن سے اللہ نے تمہارے ہاتھوں کو محفوظ رکھا ہے تو پھر تم اپنی زبانوں کو اس میں کیوں ملوث کرتے ہو؟“

نیز:

تلک دماء کف اللہ یدی عنہا وانا اکرہ ان أغمس لسانی فيها (۳).

”یہ وہ خون ہے جس سے اللہ نے میرے ہاتھ کو محفوظ رکھا ہے سو میں پسند نہیں کرتا کہ اپنی زبان کو اس سے آلووہ کروں“.

حضرت سیدنا امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ (م ۲۰۲ھ) فرماتے ہیں:

تلک دماء ظهر اللہ عنہا ایدینا فلن ظهر عنہا المستنا (۴).

”اس خون سے (جو حنگ جمل و صفین میں بہا ہے) اللہ نے ہمارے ہاتھوں کو پاک رکھا ہے، لہذا تم میں چاہیے کہ اپنی زبانوں کو بھی اس سے پاک رکھیں“.

(۱)- (نام و نسب ..... ص ۵۵۵)

(۲)- (طبقات ابن سعد ..... ج ۵ ص ۷۲۹، تحقیق عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ)

(۳)- (ایضاً ..... ص ۷۰۳، تحقیق عمر بن عبد العزیز)

(۴)- (\*شرح موافق ..... ج ۸ ص ۳۷۲، تحقیق المقصود السالیع انہ تجرب تقطیم الصحابة کا حصہ)

(\* مکتوبات امام ربانی ..... مکتبہ نمبر ۲۵)

حضرت امام ابراہیم رحمہ اللہ (م ۹۵ھ) فرماتے ہیں:

تلک دماء طہر اللہ ایدینا منها افلاطخ السنّتنا<sup>(۱)</sup>.

”یہ دخون ہیں جن سے اللہ تبارک و تعالیٰ نے ہمارے ہاتھوں کو پاک

رکھا ہے کیا اب ہم ان سے اپنی زبانوں کو آلووہ کریں؟“۔

حضرت امام حسن بصری رحمہ اللہ (م ۱۱۰ھ) فرماتے ہیں:

قتال شہداء اصحاب محمد صلی اللہ علیہ وغبنا،

وعلمو او جھلنا ، واجتمعوا فاتبعنا واحتلقو فو قفنا<sup>(۲)</sup>.

”یہ ایسی لڑائی تھی جس میں صحابہ رضی اللہ عنہم موجود تھے اور ہم غیر موجود، وہ

تمام حالات سے واقف تھے اور ہم غیر واقف، جس معاملہ پر تمام صحابہ رضی اللہ عنہم کا

اتفاق ہے ہم اس کی اتباع کرتے ہیں اور جس میں اختلاف ہے اس میں سکوت

اختیار کرتے ہیں“۔

اسی لیے حضرات سلف صالحین رحمہم اللہ نے مشاجراتِ صحابہ رضی اللہ عنہم پر ( بلا ضرورت ) گفتگو کرنے سے منع فرمایا ہے، لیکن مصنف نام و نسب نے آنحضرت ﷺ کے حکم اور سلف صالحین کی وصیت کو پس پشت ڈالتے ہوئے مشاجراتِ صحابہ رضی اللہ عنہم کی دشوارگزار اور پر خار وادی میں برہنہ پا قدم رکھا ہے اور بزرگ خود اہل بیت نبوی (عليه وليهم الصلاة والسلام) کی حمایت و محبت میں سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کی شدید توجیہ و تنقیص کی ہے، حالانکہ سیدنا علی المرتضی کرم اللہ وجہہ جن سے مصنف محبت کا دم بھرتے ہیں، نے حکم دیا تھا:

لَا تقولوا الا خيراً<sup>(۳)</sup>.

”تم (حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ) اور ان کے ساتھیوں کے بارے میں)

سوائے کلمہ خیر کے اور کوئی بات نہ کہو“۔

(۱)- (النافعہ.....ص ۶، فصل فی الحجی عن ذکر المشاجر)

(۲)- (الجامع الاحکام القرآن للقرطبی.....ج ۱۲ ص ۱۳۲۲، سورۃ الحجرات، تحت وان طائفتان من المؤمنین)

(۳)- (مشہد النہ.....ج ۳ ص ۲۱، فصل ولما قال السلف ان اللہ امر بالاستغفار لاصحاب محمد رضی اللہ عنہم)

لیکن مصنف غالباً یہ اصول بھول گئے کہ محبت اطاعت کو متلزم ہوتی ہے لہذا مدعاً محبت علیؓ کو اتباع علیؓ بھی لازم ہے۔

## لوکان حب صادقاً لاطعنه

ان المحب لمن يحب مطیع

(اگر تیری محبت میں صداقت ہوتی تو اپنے محبوب کی فرمانبرداری کرتا

کیونکہ محب محبوب کا فرمانبردار ہوتا ہے۔)

اتباع سلف صالحین، تعظیم اصحاب رسول اور حب آلِ بتوںؓ کی تلقین سے مصنف نام و نسب کی نہ زبان ہار مانتی ہے، اور نہ ہی قلم پر انداز ہوتا ہے مگر جب باری اپنے عمل کی آتی ہے تو نہ معلوم یہ ”فضیحت“ خود اپنے لیے ”فضیحت“ کیوں بن جاتی ہے لیئے اور دینے کا معیار الگ الگ کیوں ہو جاتا ہے؟

موصوف نے جس انداز سے تردید ناصیبیت کی آڑ میں سیدنا معاویہؓ کی تنقیص کی ہے اس سے وہ بالکل شیعوں کے ہم نواو ہم رنگ نظر آتے ہیں فرق صرف اتنا ہے کہ شیعہ سیدنا معاویہؓ پر اعتراضات لفظ ”معاویہ“ لکھ کر کرتے ہیں لیکن مصنف نے اعتراضات ”جواب معاویہ“ لکھ کر دارد کیے ہیں۔ جس پر ہم مصنف نام و نسب ہی کا پیش کیا ہوا شعر پڑھتے ہیں۔  
وہ تو ہیں کھلے دشمن ان کا خیر سے کیا ذکر  
دوتی مگر حضرت آپ کی قیامت ہے

سب سے بڑھ کر دکھ تو یہ ہے کہ مصنف نے حضرت سیدنا غوث الاعظم قدس اللہ سرہ کے نسب شریف پر اعتراض کو اپنی حمیت دینی اور غیرت خانقاہی کے خلاف سمجھتے ہوئے پانچ سال کی مسلسل محنت کے بعد ان اعتراضات کا جواب ۹۳۶ صفحات کی کتاب کی صورت میں دیا ہے۔ (جس پر نہ ہمیں کوئی شکایت ہے اور نہ تکلیف بلکہ اگر مصنف اس کتاب میں صحابی رسول کی شان میں گستاخی کے مرتكب نہ ہوتے تو ہم کیا ہر مسلمان اس فرض کفایہ کی ادائیگی پر ان کا شکر گزار ہوتا)..... لیکن اسی کتاب میں مصنف نے پورا باب قائم کر کے سیدنا معاویہؓ کی شان میں گستاخیاں اور اعتراضات کیے ہیں حالانکہ سیدنا معاویہؓ صحابی ہیں اور حضرت غوث الاعظم رحمہ اللہ ولی اللہ ہیں۔ مقام ولایت کتنا ہی بلند کیوں نہ ہو مقام صحابیت کا عشرہ عشر بھی نہیں ہے،

حضرت شیخ مجدد رحمہ اللہ (م ۱۰۲۲ھ) فرماتے ہیں:

وفيضيلة الصحبة فوق جميع الفضائل والكمالات  
ولهذا لم يبلغ اویس القرنی الذى هو خیر التابعين مرتبة  
ادنى من صحبه عليه الصلوة والسلام فلا تعدل بفضيلة  
الصحابۃ شيئاً كائناً ما كان فان ايمانهم ببرکة الصحبة  
ونزول الوحی يصیر شهودیاً (۱).

”اور صحبت نبی ﷺ کی فضیلت تمام دیگر فضائل و کمالات سے اعلیٰ  
د بالا ہے، اور اسی واسطے حضرت اویس قرنی رحمہ اللہ جو خیر التابعین ہیں کسی ادنیٰ  
صحابیؓ کے مرتبہ کو بھی نہیں پہنچ سکے پس کسی چیز کو بھی فضیلت صحابیت کے ہم پلہ نہ  
ٹھہراوَ کیونکہ صحابہ کرام ﷺ کا ایمان تو صحبت نبی ﷺ کی برکت اور مشاہدہ  
نزول وحی کی وجہ سے شہودی ہو گیا ہے۔“

علامہ ابن حجر المکی رحمہ اللہ (م ۹۷۳ھ) فرماتے ہیں:

أن فضيلة صحبتھ صلی اللہ علیہ وسلم ورثیتہ لا يعدلها  
ششی (۲).

”صحبت و دیدار نبی ﷺ کے ہم پلہ کوئی چیز نہیں،“

حضرت شاہ عبدالقدوس گنگوہی رحمہ اللہ (م ۹۳۳ھ) فرماتے ہیں:

آرے دراعتقاد است کہ غیر صحابی اگر چہ در مرتبہ رفیعہ رسدد صاحب  
ولایت و صاحب تصرف و عطا گردد. برتبہ صحابہ کرام ﷺ نے رسدد کے فضل صحبت فضل  
کلی است و آن فضل جزی و فضل جزی بافضل کلی برابر نہود (۳)۔

(۱)-(مکتوبات امام ربانی.....فتراول، مکتوب ۵۹)

(۲)-(الصوات عن الحجر ترتیب.....ص ۲۱۲، تحت بیان اعتقاد اہل السنۃ والجماعۃ فی الصحبۃ)

(۳)-(مکتوبات قدس ویہ.....ص ۵۰)

”یہ بات اعتقاد میں شامل ہے کہ غیر صحابی اگر چدولایت کے بلند مرتبہ پر پہنچ جائے اور صاحب تصرف و عطا ہو جائے پھر بھی صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے مقام دمرتبہ کو نہیں پہنچ سکتا کیونکہ صحبت نبوی ﷺ کی فضیلت کو فضیلت کلی کا درجہ حاصل ہے، اور مقام دلایت کو فضیلت بجزوی کا اور بجزوی فضیلت ہرگز کلی فضیلت کے برابر نہیں ہو سکتی۔“

مُفکرِ اسلام حضرت علامہ ڈاکٹر خالد محمود صاحب اطال اللہ حیاتہ فرماتے ہیں:

”اہل النہاد والجماعۃ کے عقیدہ میں صحابیت خود ایک شرف ہے جو کسی علمی کمال یا عملی محنت پر منی نہیں، امام ابوحنیفہ اور امام مالک رحمہما اللہ کا علم ہو یا حضرت جنید بغدادی اور حضرت بایزید بسطامی رحمہما اللہ کا عمل، علم و عمل کا کوئی کمال صحابیت کی برابری نہیں کر سکتا (۱)۔“

اس قدر فضائل کے بعد ایک ولی کی صفائی پیش کرنے کو اپنے لیے باعث نجات سمجھنا اور صحابی رسول ﷺ کی تو ہین و تنقیص کرنا بلکہ دانت پیتے ہوئے یہ کہنا کہ:

”ہمیں (حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ) کے بارے میں) درجہ صحابیت کا لحاظ ہے (۲)۔“

کیا یہ بات جلیل القدر صحابی کے لیے سزاوار ہے اور تکریم صحابہ رضی اللہ عنہم کا نام ہے؟ پھر اس پر یہ دعا کرنا:

”خدا کرے کہ میری یہ سی ناچیز بارگاہ غوشیت میں شرف قبولیت سے سرفراز ہوا گران کی نگاہ اسے درخور اعنان سمجھے تو پھر کہیں گے کہ ہاں تاجدار ہم بھی ہیں (۳)۔“

سیدنا غوث العظیم رحمہ اللہ (م ۶۵۲ھ) حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے متعلق فرماتے ہیں:

اگر در رہ گزر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نشیتم و گرد سم اسپ جناب بر من افتاد

(۱)- (معیارِ صحابیت..... ص ۲۷، تحت صحابیت خود ایک شرف ہے)

(۲)- (نام و نسب..... ص ۵۳۳)

(۳)- (ایضاً..... صفحہ ”ز“)

باعث نجات می شاسم<sup>(۱)</sup>۔

”اگر میں سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے راستہ میں بیٹھ جاؤں اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے گھوڑے کے سُم کا غبار مجھ پر پڑے تو میں اسے اپنی نجات کا وسیلہ تصور کرتا ہوں“۔

اسی طرح حضرت غوث الاعظم رحمۃ اللہ علیہ مشاجرات صحابہ رضی اللہ عنہ کے متعلق ارقام فرماتے ہیں:

وَأَمَا قَتَالَهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ طَلْحَةُ وَالزَّبِيرُ وَعَائِشَةُ وَمَعَاوِيَةُ فَقَدْ نَصَّ  
الإِمَامُ أَحْمَدُ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَىِ الْإِمْسَاكِ عَنِ ذَلِكَ وَجَمِيعِ مَا  
شَجَرَ بَيْنَهُمْ مِنْ مُنَازِعَةٍ وَمُنَافِرَةٍ وَخُصُومَةٍ، لَأَنَّ اللَّهَ تَعَالَىٰ يَرِيْلُ  
ذَلِكَ مِنْ بَيْنِهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، كَمَا قَالَ عَزُّوْجُلُ : وَنَرَعْنَا مَا فِي  
صُدُورِهِمْ مِنْ غِلٌ إِخْرَانًا عَلَىِ سُرُرِ مُتَقَابِلِينَ<sup>(۲)</sup>۔

”سیدنا علیؑ کی سیدنا طلحہ، سیدنا زبیر، سیدہ عائشہ صدیقہؓ اور سیدنا معاویہؓ کے ساتھ جنگ کے بارے میں حضرت امام احمد بن حنبلؓ کا قول یہ ہے کہ اس بارے میں سکوت بہتر ہے بلکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے درمیان ہونے والے اختلافات، جھگڑے اور ناراضیگیوں میں سکوت ہی ہونا چاہیے کیونکہ اللہ تعالیٰ قیامت کے دن ان کے درمیان ہونے والے تمام اختلافات کو دور فرمائیں گے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”اور زکال ڈالی ہم نے جوان کے جیوں میں تھی خفگی، بھائی ہو گئے، تختوں پر بیٹھے آمنے سامنے“۔

تو جس صحابیؓ کے متعلق، حضرت غوث الاعظم رحمۃ اللہ تعالیٰ کے یہ جذبات ہوں کہ وہ سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے گھوڑے کی سُم سے اٹھی ہوئی غبار کے خود پر پڑ جانے کو باعث سعادت و نجات سمجھتے ہوں اور مشاجرات صحابہ رضی اللہ عنہ پر گفتگو سے منع فرماتے ہوں تو اب حضرت غوث الاعظم رحمۃ اللہ علیہ سے بے پناہ محبت کا دعویٰ رکھنے کے باوجود آج کے چند نادان لوگ حضرت غوث الاعظم رحمۃ اللہ علیہ

(۱) - (امداد الفتاویٰ ..... ج ۲۳ ص ۱۳۳)

(۲) - (غذیۃ الطالبین ..... ص ۷۷)

کی وصیت و نصیحت کے بعد بھی سیدنا معاویہؓ کی تنقیص کرتے ہوں بلکہ انہیں ”بدعتی“ کہنے تک سے نہ چوکتے ہوں تو وہ خود اور ان کے تحریر شدہ اوراق ”بارگاہِ غوثیت“ میں کب شرفِ قبولیت سے صرفراز ہو سکتے ہیں، حضرت سیدنا غوث العظیم قدس سرہ تو اپنی دعا کے آخر میں یہ شعر پڑھا کرتے تھے

وَمَن يَتَرَكُ الْأَثَارَ قَدْ ضَلَّ سَعِيَهُ

وَهُلْ يَتَرَكُ الْأَثَارَ مَنْ كَانَ مُسْلِمًا<sup>(۱)</sup>

”جو شخص سلفِ صالحینؓ کے نشانِ قدم کو چھوڑ دے، اس کی محنت را بیگان

جاتی ہے اور کیا کوئی مسلمان سلفِ صالحینؓ کے آثار و نشانات کو چھوڑ سکتا ہے۔“

پھر مصنفِ نام و نسب نے اس باب میں کوئی نئی تحقیق نہیں فرمائی بلکہ انہی سابقہ اعتراضات کو اپنے ہم مذہب پیشوؤں مثل مودودی صاحب اور روافض کی کتابوں سے سرقہ کیا ہے جن کے مسکت اور دندان شکن جوابات سے اکابر علمائے اسلام بہت پہلے ہی فارغ ہو چکے ہیں۔

بہر رنگ کہ خواہی جامہ می پوشی

مَنْ اَنْدَازَ قَدْتَ رَا مِي شَاصِم

اب تو جواب الجواب کی باری تھی اور ہے، مصنفِ نام و نسب اس باب میں ہمت فرماتے تو

پھر ہم کہتے کہ ”ہاں تا جدار آپ بھی ہیں“.....

ع نجی بات کیا فرمار ہے ہیں آپ

پھر مصنف نے اپنی کتاب میں جا بجا محمود احمد عبادی اور حکیم فیض عالم صدقی کا رد کیا ہے کہ ان دونوں نے اہل بیتؓ کی شان میں گستاخی کی ہے، اگر وہ گستاخی کے مرتكب ہوئے ہیں تو جناب کب راہِ اعدل پر رہے انہوں نے اہل بیتؓ کی شان میں گستاخی کی ہے آپ نے صحابیؓ کی شان میں گستاخی کی ہے، گستاخی میں تو آپ دونوں برابر ہیں، گویا۔

تحییں میری اور رقیب کی راہیں جُدا جُدا

آخر کو دونوں ہم در جاناں پہ جا ملے

حدیث تحریف میں حضراتِ صحابہؓ کو ”نجومِ رشد“ ہدایت ”بلکا یا گیا ہے اور حضراتِ اہل بیتؓ کو سفیہ نبی و فلاح،

(۱) - (فلا امداد جواہر فی مناقب شیخ عبد القادر... جم ۲۷، تحقیق ادیعیہ رضی اللہ عنہ)

سو آنحضرت ﷺ کے فرمان عالیہ کے مطابق اہل سنت والجماعت حضرات اہل بیت عظام اور صحابہ کرام ﷺ دونوں کی محبت کو لازم و ملزم سمجھتے ہیں اور یقین رکھتے ہیں کہ جو سفینہ اہل بیت ﷺ سے دور ہو گا وہ بحرِ ضلالت میں غرق ہو جائے گا اور جو سفینہ اہل بیت ﷺ میں سوار ہو کر صحابہ کرام ﷺ جیسے نجومِ ہدایت کی ضیا پاشیوں سے محروم ہو گا وہ بھی بحرِ ضلالت میں غرق ہو گا، کیونکہ سمندر میں اندر ہیرے اور تاریکی میں ستاروں کی روشنی ہی مسافر کی رہنمائی کا ذریعہ نہیں ہے۔ حضرت ماعلیٰ قاری رحمہ اللہ (م ۱۳۰۰ھ) نے مرقاۃ شرح مشکوۃ میں حضرت امام فخر الدین رازی رحمہ اللہ (م ۱۰۶۰ھ) کے یہ جملے نقل کیے ہیں جو محمد اللہ تعالیٰ اہل سنت والجماعت کا طرہ احتیاز ہیں:

نَحْنُ مَعَاشُ أَهْلِ السَّنَةِ بِحَمْدِ اللَّهِ تَعَالَى رَكِبُنَا سَفِينَةَ  
مَحْبَّةِ أَهْلِ الْبَيْتِ وَاهْتَدِيْنَا بِنَجْمِ هَدَى أَصْحَابِ النَّبِيِّ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَنَرَجُوا النَّجَاهَ مِنْ أَهْوَالِ الْقِيَامَةِ وَدَرَكَاتِ  
الْجَحِيمِ وَالْهَدَىْيَةِ إِلَىٰ مَا يُوْجِبُ درجاتِ الْجَنَانِ وَالْبَغْيِ  
الْمُقِيمِ<sup>(۱)</sup>.

”ہم گروہ اہل سنت بحمد اللہ محبت اہل بیت ﷺ کے سفینہ میں سوار ہیں اور اصحاب بنی علیہ الصلوٰۃ والسلام کے نجمِ ہدایت سے رہنمائی حاصل کرتے ہیں، اس لیے امیدوار ہیں کہ قیامت کی ہولناکیوں اور جہنم کے طبقات سے ہمیں نجات ملے گی اور وہ ہدایت ہمیں عطا ہو گی جو جنت کے درجات اور دامی نعمت کو واجب کر دیتی ہے۔“

شیخ الاسلام حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ (م ۲۸۷۰ھ) فرماتے ہیں:

وَأَمَّا أَهْلُ السَّنَةِ فَيَتَوَلَّونَ جَمِيعَ الْمُؤْمِنِينَ، وَيَتَكَلَّمُونَ  
بِعِلْمٍ وَعَدْلٍ، لَيْسُوا مِنْ أَهْلِ الْجَهَلِ وَلَا مِنْ أَهْلِ الْأَهْوَاءِ،  
وَيَتَبَرَّؤُونَ مِنْ طَرِيقَةِ الرَّوَافِضِ وَالنَّوَاصِبِ جَمِيعًا وَيَتَوَلَّونَ  
السَّابِقِينَ وَالْأُوَلَىٰ كُلَّهُمْ وَيَعْرَفُونَ قَدْرَ الصَّحَابَةِ وَفَضْلِهِمْ

(۱) - (مرقاۃ المفاتیح.....رج ۵۵۳، کتاب المناقب والفقہاء، باب مناقب اہل بیت النبی ﷺ)

وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ، وَيَرَعُونَ حَقُوقَ أَهْلِ الْبَيْتِ شَرِيعَةُ اللَّهِ لَهُمْ<sup>(۱)</sup>.

”اور اہل سنت تمام مؤمنین کی دوستی کا دم بھرتے ہیں، اور علم و عدل کے ساتھ گفتگو کرتے ہیں، وہ نہ اہل جہل میں سے ہیں، نہ اہل اہواء میں سے، وہ روانی اور نواصب دونوں کے طریقہ سے بیزار اور تمام سابقین اولین کے معتقد اور صحابہ کرام ﷺ کی قدر و منزلت کے شناسا اور معترف اور ان کے مناقب کے قائل ہیں اور اس سب کے ساتھ حضرات اہل بیت کرام ﷺ کے حقوق کی ادائیگی ضروری سمجھتے ہیں، جو شریعت سے ثابت ہیں۔“

اس ناکارہ کے پیر و مرشد سیدی و مولانا حکیم العصر حضرت مولانا محمد یوسف لدھیانوی شہید رحمۃ اللہ علیہ (م ۱۳۲۱ھ) فرماتے ہیں کہ:

”میں تمام آل واصحابؓ کی محبت و عظمت کو جزو ایمان سمجھتا ہوں، اور ان میں سے کسی ایک بزرگ کی تنقیص کو، خواہ اشارے کنائے کے رنگ میں ہو، سلب ایمان کی علامت سمجھتا ہوں۔ یہ میرا عقیدہ ہے اور میں اسی عقیدہ پر خدا کی بارگاہ میں حاضر ہونا چاہتا ہوں<sup>(۲)</sup>۔“

حضرت امام رازی رحمہ اللہ، شیخ الاسلام حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ اور حضرت مرشدی شہید قدس سرہ کی یہ عبارات آب زر سے لکھنے کے لائق ہیں اور اس گئے گذرے دور میں، جب ہر طرف ”کامل رہن“ اور ”قاتل رہبر“ (جو ایمان کے قاتل ہیں) دندناتے پھر رہے ہیں، آنے والے لوگوں کے لئے مشعل را بھی۔ اللہ پاک ہمارا خاتمہ بھی انہی عقائد و اعمال پر فرمائے۔ آمین بجاہ سید المرسلین ﷺ۔

ایک اور قابل غور بات عرض کر دوں کہ جب مصنف نام و نسب کے مزاج و مذاق کے خلاف ان کے مخالفین کوئی تاریخی حوالہ یا عبارت پیش کرتے ہیں، (خود راقم الحروف کا اس مخصوص عبارت سے متفق ہونا ضروری نہیں، یہاں اجمالی گفتگو ہے) تو وہ بجائے جواب دینے کے ارقام فرماتے ہیں:

(۱)- (منهج النہ..... ج ۱ ص ۱۶۵، مطلب کذب المصنف الامامی، تحت الیہہ الخامس)

(۲)- (اختلاف امت اور صراط مستقیم..... ص ۲۲، تحت شیعہ سنی اختلاف)

”یہ سب من گھڑت داستانیں اور خارجیوں کی کتب سے مستعار  
زہر میلے مواد کی پچکاریاں ہیں، جنھیں کوئی سلیم اعقل انسان تسلیم نہیں  
کر سکتا (۱)۔“

یہی اصول مصنف کو صحابی رسول ﷺ پر اعتراض کرتے وقت کیوں یاد نہیں رہتا اور وہ  
کیوں نہیں کہتے:

”یہ سب من گھڑت داستانیں اور رافضیوں کی کتب سے مستعار  
زہر میلے مواد کی پچکاریاں ہیں، جنھیں کوئی سلیم اعقل انسان تسلیم نہیں کر سکتا۔“  
صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور اہل بیت ﷺ کے بارے میں جناب کے موقف میں دور نگی کیوں ہے۔

خوب پردہ ہے کہ چلمن سے لگے بیٹھے ہیں  
صاف چھپتے بھی نہیں، سامنے آتے بھی نہیں

خصوصاً حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں تو تحقیق روایات کی ضرورت بہت زیادہ  
ہے۔ اس کی دو وجہوں ہیں:

(۱) کیونکہ ان کے خلاف ان کے زمانہ ہی سے طوفانی پروپیگنڈہ شروع ہو گیا تھا، کسی نے سیدنا  
معاویہ رضی اللہ عنہ سے پوچھا کہ آپ پر بہت جلد بڑھا پا آ گیا ہے، اس کی کیا وجہ ہے؟ تو فرمایا:  
كيف لا ولا أزال أرى رجلا من العرب قائما على رأسى  
يلقح لي كلاماً ما يلزمني جوابه، فان أصبت لم احمد، وإن  
أخطأت سارت بها البرود (۲)

”کیوں نہ ہو، ہر وقت عرب کا کوئی شخص میرے سر پر کھڑا رہتا ہے جو ایسی باتیں  
گھڑتا ہے جن کا جواب دینا لازم ہو جاتا ہے۔ اگر میں کوئی صحیح کام کروں تو  
تعریف نہیں کرتا، اگر مجھ سے غلطی ہو جائے تو اسے اونٹیاں (ساری دنیا میں)  
لے اڈتی ہیں۔“

(۲) بنوامیہ کے بعد ۱۳۲ھ مطابق ۷۲۹ء میں عہدِ بنو عباس شروع ہوا، جس کا بانی ابوالعباس السفاح تھا، اس نے اور اس کے جانشینوں نے بنوامیہ سے اپنی مشائی عداوت کا ثبوت دیا اور اکابر بنوامیہ کی قبریں تک الکھڑا دیں، اور خلفاءِ بنوامیہ کی اولادوں اور ان کے حامیوں کو چن کر قتل کیا۔ معروف عتبائی خلیفہ مامون الرشید نے تو یہاں تک اعلان کر دیا تھا کہ:

برئت الذمة ممن ذكر معاوية بخیر<sup>(۱)</sup>.

”جو شخص حضرت معاویہ رض کا ذکر خیر کے ساتھ کرے گا، ہم اس سے

برئت الذمة ہیں“۔

یہی باتِ مُصنف کے مددوحِ مؤرخ علامہ مسعودی شیعہ نے اپنی کتابِ مرودِ الذہب میں لکھی ہے:

وفي سنته اثنتي عشرة ومائتين نادى منادى المأمون:

برئت الذمة من أحد من الناس ذكر معاوية بخیر أو قدمه

(على أحد) من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم<sup>(۲)</sup>.

”۲۱۲ھ میں مامون نے منادی کرائی کہ جو شخص معاویہ رض کا ذکر خیر کے ساتھ

کرے گا یا اس کو کسی صحابی پر مقدم جانے گا، حکومت اس سے برئت الذمة ہے۔“

یہی دورِ اسلامی تاریخ کی تدوین کا دور تھا، سواب آپ خود اندازہ لگائیں کہ اس دور میں سید نامعاویہ رض کے محامد و محاسن کو مؤرخین کس طرح بیان کر سکتے تھے، یا ان کی اسلام و اہل اسلام کے لئے کس طرح مدحون کر سکتے تھے۔ الا ماشاء اللہ۔.....

معروفِ ندویِ مؤرخ مولانا شاہ معین الدین ندوی مرحوم لکھتے ہیں:

”بنی عباس کی حکومت قائم ہوئی، یہ سب بنوامیہ کے سخت دشمن تھے،

اس لیے بنوامیہ کی مخالفت میں جو صد امیر معاویہ کے عہد میں اٹھی تھی، وہ بنی

Abbas کے پورے دورِ حکومت تک برابر گوئی رہی بلکہ اس کا غلغله اور زیادہ بلند

ہو گیا اور بنی عباس کی حکومت وہ تھی جس کا سکھ مشرق سے مغرب تک روان تھا،

(۱)-(دول الاسلام ..... ج ۱۲۹، تحقیق سنت ۲۱۵)

(۲)-(مرودِ الذہب ..... ج ۲۰۰، ذکر ایام المامون، تحقیق نداء المامون فی امر معاویہ و سبیہ)

اس لیے امیر معاویہؓ کے مثالب ایک سرے سے دوسرے سرے تک پھیل گئے، اسی زمانہ میں تاریخ نویسی کا آغاز ہوا، اس لیے ایسی بہت سی غلط روایاتیں جو عرصہ سے زبانوں پر چڑھی چلی آ رہی تھیں، تاریخوں میں داخل ہو گئیں، کیونکہ ایسے ابتدائی دور میں جبکہ تاریخ نویسی کا آغاز ہوا تھا، روایات کی اتنی تحقیق و تنقید جس سے افسانہ و حقائق میں پورا پورا امتیاز ہو سکے مشکل تھی، گویا بہت سی بے سروپار روایاتیں جن کا لغو ہونا بالکل عیاں تھا، تنقید سے مسترد ہو گئیں، پھر بھی بہت سے غلط واقعات تاریخ کا جزو بن گئے (۱)۔

العواصم من القواسم کے محسن اور معروف مصری فاضل و محقق علامہ محب اللہ دین الخطیب رحمہ اللہ (م ۱۳۹۰ھ) فرماتے ہیں:

إِنَّ التَّارِيْخَ الْإِسْلَامِيَّ لَمْ يَبْدُأْ تَدْوِينَهُ إِلَّا بَعْدَ زَوَالِ بَنِي أُمَّةٍ  
وَ قِيَامِ دُولٍ لَا يُسْرِرُ رِجَالُهَا التَّحْدِثُ بِمَفَاخِرِ ذَلِكَ الْمَاضِي  
وَ مَحَاسِنِ أَهْلِهِ . فَتَوَلَّتِي تَدْوِينُ تَارِيْخَ الْإِسْلَامِ ثَلَاثَ طَوَافَ :  
طَافَةً كَانَتْ تَنْشِدُ الْعِيشَ وَ الْجَدَةَ مِنَ التَّقْرِبِ إِلَى مِغْضِي  
بَنِي أُمَّةٍ بِمَا تَكْتَبَهُ وَ تَؤْلِفَهُ (۲) .

”تاریخ اسلامی کی تدوین بنو امیہ کے زوال کے بعد اور ان حکومتوں کے قیام کے زمانہ میں شروع ہوئی جن کا برسر اقتدار طبقہ اپنے اس ماضی کے مفاخر اور اس وقت کے ارباب اقتدار کے محاسن سے خوش نہیں تھا، چنانچہ تاریخ اسلام کی تدوین تین قسم کے گروہوں نے کی (ان میں سے) پہلا گروہ وہ تھا جن کی زندگی کا مقصد بنو امیہ کے بعض اور مخالفت کرنا اور ان کے کاموں میں کیڑے نکال کر ان کے دشمنوں (بنو عباس) کی نگاہ میں تقریب حاصل کرنا تھا“۔

آگے بڑھنے سے قبل امام اہل سنت حضرت مولانا عبدالشکور لکھنؤی

(۱)- (سیر الصحابة..... ج ۶ ص ۹۲-۹۳، حالات امیر معاویہؓ)

(۲)- (العواصم من القواسم..... یے احادیث)

رحمہ اللہ (م ۱۳۸۳ھ) کا ایک اقتباس ملاحظہ فرمائیں، جس میں انہوں نے ناقدین معاویہ رضی اللہ عنہ کے تین گروہوں کو بڑی جامعیت اور بالغ نظری کے ساتھ بیان کیا ہے، فرماتے ہیں:

”حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے حق میں سو عظمن رکھنے والے تین گروہ ہیں،

اول: روافض خیر! ان کا سو عظمن چندال حالِ تعجب نہیں، کیونکہ وہ ایسے مقدس حضرات سے سو عظمن رکھتے ہیں جن کا مثل امتِ مرحومہ میں ایک بھی نہیں، دوسرا گروہ ان جاہل صوفیوں کا ہے جو حضرت علی مرتضیٰ رضی اللہ عنہ کی محبت کا تکملہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی بدگولی کو سمجھتے ہیں، یہ لوگ اپنے کو سُنّت کہتے ہیں، مگر درحقیقت نہ صرف اس امر میں بلکہ بہت سے امورِ اصول و فروع میں اہل سنت کے مخالف ہیں بلکہ فرقہٴ شیعہ میں داخل ہیں۔ تیسرا گروہ اس زمانہ کے بعض اہل ظاہر کا ہے، بعض روایات میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے مطاعن ان کی نظر سے گزرے اور بوجہ ظاہریت کے ان کی تاویل تک ان کے ذہن کی رسائی نہ ہوئی، ان سب میں سب سے زیادہ حضرت دوسرا گروہ (جاہل صوفیوں) کا ہے<sup>(۱)</sup>۔

اس تمہیدی کلام کے بعد اب ہم مُصنف نام و نسب کے سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ پر بزعم خود وارد کئے ہوئے اعتراضات کے جوابات کی طرف عنان قلم کو موڑتے ہیں۔ والام ربِ الدّلّه تعالیٰ و هو الموفق..... لیکن اس سے پہلے ہم مُصنف سے یہ کہنا ضرور چاہیں گے

اتنی نہ بڑھا پا کی دامان کی حکایت

دامن کو ذرا دیکھ ذرا بند قبا دیکھ

اور بقولِ خمار بارہ بنکوی

دوسروں پر اگر تبصرہ کیجیے

سامنے آئیں رکھ لیا کیجیے

(۱) - (ازالہ الخفا مترجم ..... ج ۱ ص ۱۷۵ حاشیہ)

## بنوامیہ کے مبغوض قبیلہ ہونے کا الزام

مُصطفیٰ نام و نسب بعنوان ”بنوامیہ اور یزید کے بارے میں چند احادیث“ کے تحت لکھتے ہیں:

”بنوامیہ اور یزید کے بارے میں چند احادیث نقل کر رہا ہوں، یا اور ہے کہ ان کے ناقل شیعہ نہیں ”خالص سُنّی“ ہیں، مگر آپ کہیں گے کہ سُنّی بھی آدھے شیعہ ہوتے ہیں۔ اگر اہل بیتؐ سے عقیدت و محبت شیعیت ہے تو سُنّی ضرور شیعہ ہیں مگر بفضلہ تعالیٰ خارجی نہیں ہو سکتے، ارشادِ نبویؐ ہے:

اَهْلُ بَيْتِى سَيْلُقُونَ بَعْدِى مِنْ اَمْتِى قَتْلًاً وَ تَشْدِيدًا وَ اَنْ أَشَدُّ قَوْمًا لَنَا بِغَضَّاً بَنُو اُمَّيَّةَ وَ بَنُو مُخْرُومَ (رواه حاکم).

میرے اور میرے اہل بیتؐ کو قتل اور سخت تشدد کا سامنا کرنا پڑے گا اور بے شک ہماری قوم سے بنوامیہ اور بنو مخروم ہمارے ساتھ بغرض میں سخت ہیں<sup>(۱)</sup>۔

مُصطفیٰ نام و نسب نے اس کے بعد دو مزید روایات مذمت یزید میں نقل کی ہیں، لیکن ہمارا موضوع چونکہ دفاع سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ ہے، لہذا ہم ان روایات پر بحث کو قلم زد کرتے ہیں اور صرف مذکورہ روایت ہی کا جواب دیتے ہیں۔ واللہ ولی التوفیق و بیدہ ازمۃ التحقیق۔

**الجواب:** مناسب معلوم ہوتا ہے کہ مُصطفیٰ نام و نسب کے مذکورہ اعتراض کا جواب روایۃ و درایۃ دونوں طریقوں سے دے دیا جائے، جس سے اس بات کی حقیقت پوری طرح واضح ہو جائے گی کہ مُصطفیٰ نے جو روایت پورے قبیلہ بنوامیہ کو مبغوض ٹھہرانے کے لیے پیش کی ہے، قواعد روایت کی رو سے اس کا کیا مقام ہے؟ کیا وہ روایت قابل قبول ہے؟ کہیں مُصطفیٰ محترم ”من کذب علیٰ متعمداً فلیتبؤ مقعدہ من النار<sup>(۲)</sup>“ کا مصدق تو نہیں بن رہے ہیں۔

(۱) - (نام و نسب ..... ص ۵۱۲)

(۲) - (بخاری ..... ج ۴، ح ۲۱، کتاب اعلم، باب ائمہ من کذب علیٰ النبی ﷺ)

دوسرے کہیں پیش کردہ روایت مشاہدہ اور عقل کے خلاف تو نہیں؟ ان دونوں پہلوؤں پر گفتگو کے بعد، انشاء اللہ، کوئی اشکال باقی نہیں رہے گا۔ مصنف نے ہمیں تاکید کی تھی کہ ”یاد رہے کہ ان کے ناقل شیعہ نہیں خالص سُنّتی ہیں۔“

ہم نے مصنف کی اس تاکید کو بہت یاد رکھا، لیکن افسوس جس کتاب سے یہ روایت لی گئی ہے یعنی ”متدرک حاکم“ اس کے مؤلف امام ابو عبد اللہ الحاکم النیسا بوری خود شیعہ ہیں یقین نہ آئے تو سان المیز ان کھول کر دیکھیں، اس میں لکھا ہے:

هو شيعي مشهور<sup>(١)</sup>.

"امام حاکم مشہور شیعہ ہیں۔"

اور حافظ ذہبی رحمۃ اللہ علیہ (م ۳۸۷ھ) نے ایک روایت کے ذیل میں امام حاکم کے بارے میں کہا ہے:

قلت قبح الله رافضيا افتراء (٢).

”میں کہتا ہوں کہ اللہ راضی کا ناس کرے، یہ بات اس نے خود گھڑی ہے۔“

اسی طرح شیعہ اسماء الر جال کی مشہور کتب (اعیان الشیعہ<sup>(۲)</sup> اور الکنی والالقاب<sup>(۳)</sup>) میں امام حاکم کا ترجمہ موجود ہے۔

ایک قابل وضاحت بات:

ہاں ہم یہاں اس بات کی وضاحت ضروری سمجھتے ہیں کہ مطلق تشیع ردِ روایت کے لیے کافی نہیں ہے کیونکہ متاخرین اور متقد مین کی اصطلاح میں تشیع کا مطلب جد احمد ہے<sup>(۵)</sup>۔ لہذا متقد مین کے تشیع کو آج کے تشیع پر قیاس نہیں کرنا چاہیے۔

(۱)- (لسان المیزان ..... ج ۵، ص ۲۳۳ حرفاً لمکیم، ترجمه امام حاکم نیشاپوری)

(٢)-المستدرک للحاکم.....ج ٣ ص ٣٢

(٣٩٩) - (ج)

(ج ۲۷) - (۳)

(٥) - (تَهْذِيبُ التَّهْذِيب ..... جِئْنَاص١١٩، ١١٨، حِرْفُ الْأَلْفِ)، تَرْجِمَ إِبْرَاهِيمَ بْنَ تَغْلِبِ الرَّبِيعِيِّ

حضرت امام حاکم "شیعہ تھے، لیکن ان کے عہد سے لے کر آج تک کے محدثین ان کی احادیث کا اعتبار کرتے رہے ہیں، البته مستدرک حاکم کی تمام روایات ایک مرتبہ کی نہیں ہیں بلکہ اس میں ہر قسم کی روایات موجود ہیں، لہذا محدث شیعہ کے نزدیک مستدرک حاکم کی وہی روایات قابلِ اعتبار ہیں جن کی صحیح پر امام حاکم کے ساتھ حافظ ذہبی رحمۃ اللہ علیہ (م ۳۸۷ھ) تخلیص المستدرک میں متفق ہوں، کما قال الشاہ عبدالعزیز محدث دہلوی رحمۃ اللہ (م ۱۲۳۹ھ):

وَلَهُذَا عَلِمَ أَنَّ حَدِيثَ قَرَارِ الدَّادَةِ إِنَّكَ بِرِّ مُسْتَدْرِكٍ حَاكِمٍ اعْتَادَ بِنَيْدَ كَرْدَغَرْ  
بعد از دیدن تخلیص ذہبی (۱)۔

"اسی وجہ سے علمائے حدیث نے بیان کر دیا ہے کہ حاکم کی مستدرک پر تخلیص ذہبی کے دیکھے بغیر اعتماد نہ کرنا چاہئے"۔

یہ وضاحت ہم نے مصنف نام و نسب کے اس بیان کی قلعی کھولنے کے لیے کی ہے، جس میں انہوں نے کہا ہے کہ "یاد رہے ان کے ناقل شیعہ نہیں، خالص سنی ہیں۔"  
اماں حاکم "کو" "خالص سنی" کہنا مولانا نصیر الدین کے نوادرات میں سے ہے۔  
اب سند مصنف کی پیش کردہ روایت کا حال ملاحظہ ہو:  
» اس روایت کی سند جو مستدرک حاکم میں ہے وہ یوں ہے:

اَخْبَرَنِيْ مُحَمَّدُ بْنُ الْمُؤْمِلِ بْنُ الْحَسَنِ حَدَّثَنَا الْفَضْلُ

حَدَّثَنَا نَعِيمُ بْنُ حَمَادَ ثَنَا الْوَلِيدُ بْنُ مُسْلِمٍ عَنْ أَبِي رَافِعٍ

أَسْمَاعِيلَ بْنَ رَافِعٍ عَنْ أَبِي نَضْرَةِ قَالَ قَالَ أَبُو سَعِيدَ الْخُدْرِيَّ

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ أَهْلَ بَيْتِيْ سَيْلَقُونَ

الخ ..... هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ الْإِسْنَادُ وَلَمْ يَنْحرِجْ (۲)۔

جبکہ حافظ ذہبی رحمۃ اللہ علیہ اس حدیث کے متعلق فرماتے ہیں:

لَا وَاللَّهِ لَيْسَ بِصَحِيحٍ كَيْفَ وَأَسْمَاعِيلَ مُتَرْوِكٌ ثُمَّ

(۱)- (بستان الحمد شیعہ..... ص ۱۱۳، تحت مستدرک حاکم)

(۲)- (مستدرک حاکم ..... ج ۲ ص ۳۸۷، کتاب الفتن والملائم)

لَمْ يَصُحْ السِّنَدُ إِلَيْهِ (۱)

”اللہ کی قسم یہ روایت صحیح نہیں، یہ کس طرح صحیح ہو سکتی ہے کہ اس میں اسماعیل متذکر ہے اور پھر سنڈ بھی اسماعیل تک صحیح نہیں“۔

ہم اور حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب رحمہ اللہ کے حوالہ سے لکھائے ہیں کہ مستدرک کی صرف وہی حدیث قابل اعتماد ہوگی جس پر امام ذہبی رحمۃ اللہ علیہ، امام حاکمؓ کے ساتھ متفق ہوں اور یہاں حال یہ ہے کہ امام ذہبی رحمہ اللہ (م ۲۸۷ھ) اللہ کی قسم کا کراں روایت کے غیر صحیح ہونے کا اعلان کر رہے ہیں۔

اب ذرا و مگر راویوں کے حالات ملاحظہ ہوں:

(۱) اس روایت کی سند میں الفضل بن محمد الشعراوی ہے، محدث القباوی کہتے ہیں کہ یہ کذاب ہے، میزان الاعتدال میں ہے کہ یہ غالی شیعہ ہے (۲)۔  
سو، غالی شیعہ کی روایت مذمت بخواہی میں کیسے قابل قبول ہو سکتی ہے؟ اور مصنف نام و نسب نے جو دعویٰ کیا تھا کہ ”ان کے راوی خالص سنی ہیں“ کیا اس وقت محترم پیر صاحب غنوویؓ کے عالم میں تھے؟

(۲) اس روایت کی سند میں نعیم بن حماد ہے، اس کی توثیق و تضعیف میں محدثین کا اختلاف ہے، امام ابن معینؓ فرماتے ہیں کہ حدیث میں وہ محض پیچ ہے، امام ابو داؤدؓ فرماتے ہیں کہ اس نے آنحضرت ﷺ سے بیس احادیث ایسی بھی روایت کی ہیں جن کی کوئی اصل نہیں ممکن ہے یہ حدیث بھی انہی میں سے ہو..... ناقل)، امام نسائیؓ فرماتے ہیں کہ وہ ضعیف ہے، نعیم بن حماد تقویت سنت کے لیے جعلی حدیثیں بنایا کرتا تھا اور حضرت امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کی تو ہیں میں جھوٹی دکایات گھڑا کرتا تھا جو سب کی سب جھوٹی ہیں (۳)۔

امام صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے دشمن کی روایت نصیر الدین صاحب ہی کے لیے جدت ہو سکتی

(۱)-(ایضاً)

(۲)-(میزان الاعتدال ..... ج ۳ ص ۳۵۸، ترجمہ الفضل محمد البهقی الشعراوی)

(۳)-(تہذیب التہذیب ..... ج ۸، ص ۵۲۶ - ۵۳۰، ترجمہ نعیم بن حماد بن معاویہ بن المارث)

بے اہل سُنّت ناس کی طرح سے قبول نہ کر سکیں گے (۱)۔

(۳) اس روایت کی سند میں ولید بن مسلم بھی ہے جو کہ مدّس ہے۔ ابو مسہرؓ کہتے ہیں کہ وہ جھوٹے راویوں سے بھی مدلیس کر لیا کرتا تھا۔ حافظ ذہبی رحمۃ اللہ علیہ (م ۲۸۷ھ) فرماتے ہیں کہ جب عن سے روایت کرے تو اس کی حدیث قابل اعتبار نہیں (۲)۔

اتنی خرایوں کے باوجود بھی اگر پیر نصیر الدین صاحب کی پیش کردہ روایت صحیح ہے تو دنیا میں ضعیف و موضوع روایت کون سی ہوگی؟

اسی طرح امام حاکم "نے متدرک میں ابو برزہ اسلمی رضی اللہ عنہ کی ایک روایت نقل کی ہے کہ:

كان أبغض الاحياء الى رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) بنو امية بنو

حنیفة و ثقیف<sup>(۳)</sup>

جبکہ امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت ابو برزہ اسلمی رضی اللہ عنہ کی تمام مرویات اپنی منند میں نقل کی ہیں، مگر زیر بحث روایت میں بنو امیہ کا ذکر نہیں ہے، صرف بنو حنفیہ اور ثقیف کا ذکر ہے<sup>(۲)</sup>۔ اس روایت میں بھی بنو امیہ کا اضافہ کس کا کمال ہے؟

علی سبیل التزل اگر ان روایات کو صحیح بھی تسلیم کر لیا جائے تو پھر بھی ان کا یہ مطلب ہرگز نہیں ہو سکتا کہ ان قبائل کا ہر شخص اور ہر فرد ناپسندیدہ اور مبغوض ہے، اسی طرح کسی قبلے، جگہ یا شہر کو پسند

(۱) مشہور غیر مقلد عالم جناب ابراہیم میر سیالکوٹی صاحب، نعیم بن حماد پر میزان الاعتدال، تہذیب التہذیب اور نہایۃ السنول کے حوالہ سے کڑی جرح نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

”خلاصة الكلام یہ کہ نعمت کی شخصیت ایسی نہیں کہ اس کی روایت کی بناء پر حضرت امام ابوحنیفہؒ جیسے بزرگ امام کے حق میں بدگولی کریں، جن کو حافظ شمس الدین ذہبیؒ جیسے ناقد راز جمال امام اعظمؒ کے معزز لقب سے یاد کرتے ہیں۔“ (تاریخ الہدیث ..... ص ۲۵)

مُصطفیٰ نام و نسب کو اس اقتباس کو پڑھ کر ہوش کے ناخن لینے چاہئیں کہ ایک غیر مقلد حضرت امام اعظمؐ کے خلاف فیض بن حماد کی روایت کو قبول نہیں کرتا اور مُصطفیٰ نام و نسب اس کی روایت کی بنیاد پر پورے قبلیہ بنوامیہ جس میں حضرت عثمان اور عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہم جیسے حضرات شامل ہیں کو مبغوض نہ ہمارے ہیں۔

(٢)-(\*میزان الاعتدال.....رج ۳، ج ۳۲۷، ترجمہ الولید بن مسلم)

(\* تهذیب التهذیب ..... ج ۹ ص ۱۶۹، حرف الواو، تحت الولید بن مسلم القرشی)

(٣)-المصدر للحاكم.....ج٢٤ص(٢٨١)

(۲)- (مسند احمد ..... ج ۳۲۸ ص ۳۲۸، تحت مندات ابو بزرگ اسلامی)

کرنے کا بھی یہ مطلب نہیں ہو سکتا کہ اس قبیلے اور شہر کا ہر شخص محظوظ اور پسندیدہ ہے۔ قبیلہ قریش آپ ﷺ کا محظوظ قبیلہ اور مکہ مکرانہ، مدینہ منورہ آپ ﷺ کے پسندیدہ شہر ہیں۔ مگر ابو لهب وابو جہل و امثاً حُمّم جو قریشی و مکانی امیر اور یہود و منافقین جو مدینہ منورہ کے باشندے ہیں، آپ ﷺ کو سخت ناپسند ہیں۔

امام ابن حجر مکنی رحمہ اللہ (۲۹۷۹ھ) نے بالکل صحیح کہا ہے:

أَنْ هَذَا الْاسْتِنْتَاجُ أَعْنَى قَوْلُ الْمُعْتَرِضِ فَهُوَ الْخُ دَلِيلُ عَلَى  
جَهْلٍ مُسْتَنْتَجٍ وَأَنَّهُ لَا درَايَةَ لَهُ بِمَبَادِئِ الْعِلُومِ، فَضْلًا عَنْ  
غَواصِّهَا، لَأَنَّهُ يَلْزَمُ عَلَىٰ هَذِهِ النَّتْيَاجَةِ لَوْسَلَمَتْ أَنْ عُثْمَانَ  
وَعُمَرَ بْنَ عَبْدِ الْعَزِيزَ كُلَّيْهِمَا لَا أَهْلِيَّةً فِيهِمَا لِلْخَلَافَةِ وَأَنَّهُمَا  
مِنَ الْأَشْرَارِ، وَذَلِكَ خَرْقٌ لِإِجْمَاعِ الْمُسْلِمِينَ، وَإِلَحَادٌ فِي  
الدِّينِ..... فَبَطَلَتْ تِلْكَ النَّتْيَاجَةُ وَبَانَ أَنَّ قَاتِلَهَا جَاهِلٌ أَوْ مَعَانِدٌ  
فَلَا يُرْفَعُ إِلَيْهِ رَأْسٌ وَلَا يُقَالُ لَهُ وَزْنٌ وَلَا يَعْبَأُ بِمَا يَلْقَيْهُ وَلَا يُعْتَدُ  
بِمَا يَبْدِيَهُ لِقَصْوَرِ فَهْمَهُ وَتَحْقِيقُ كَذْبِهِ وَوَهْمِهِ<sup>(۱)</sup>.

”اس کا جواب یہ ہے کہ اس حدیث سے حضرت معاویہؓ کے متعلق کوئی نتیجہ اخذ کرنا، اس نتیجہ اخذ کرنے والے کی جہالت پر اور اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ اس کو مبادی علوم کی بھی درایت نہیں، چہ جائیکہ غواص علوم، کیونکہ اس نتیجہ سے لازم آتا ہے کہ سیدنا عثمانؓ اور سیدنا عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ بھی اہل خلافت نہ ہوں اور معاویہ اللہ اشرار میں شامل ہو جائیں، اور یہ بات اجماع مسلمین کے خلاف اور صریح الحاد ہے..... پس یہ نتیجہ باطل ہوا اور اس کا قاتل جاہل یا معاند ہے، جس کا کلام قابل التفات ہی نہیں، کیونکہ اس کا فہم ناقص اور کذب و وهم ثابت ہے۔“

(۱)- (تقطیر الجہان..... ص ۳۰-۳۱، الفصل الثالث: فی الجواب عن امور طعن عليه بعضهم بها)

## درایت کے اعتبار سے:

روایت کی اسنادی حیثیت واضح ہو جانے کے بعد عرض یہ ہے کہ اگر بنو امیہ ایسا ہی مبغوض قبیلہ تھا تو بنو ہاشم نے بنو امیہ سے کثیر روابط نسبی وغیر نسبی کیوں روار کھے؟ انہیں کیوں اعلیٰ و عمدہ مناصب سے نوازا گیا؟ ذیل میں بنو امیہ اور بنو ہاشم کے درمیان چند نسبی وغیر نسبی روابط و تعلقات ذکر کیے جا رہے ہیں، ملاحظہ فرمائیے:

### نسبی روابط:

(۱) آنحضرت ﷺ نے اپنی صاحبزادی محترمہ سیدہ رقیہ رضی اللہ عنہا کا نکاح سیدنا عثمان غنی اموی رضی اللہ عنہ سے کیا تھا<sup>(۱)</sup>.

(۲) جب سیدہ رقیہ رضی اللہ عنہا کا انتقال ہو گیا تو آنحضرت ﷺ نے اپنی دوسری صاحبزادی سیدہ امّم کلثوم رضی اللہ عنہا کا نکاح سیدنا عثمان اموی رضی اللہ عنہ سے کر دیا<sup>(۲)</sup>.

(۳) سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کی بہن امّ المؤمنین امّ حبیبة بنت ابی سفیان اموی رضی اللہ عنہا سرکار دو عالم ﷺ کے عقد میں تھیں<sup>(۳)</sup>.

(۴) سیدنا عثمان غنی اموی رضی اللہ عنہ کی نانی محترمہ آنحضرت ﷺ کی پھوپھی محترمہ تھیں، ان کا نام امّ حکیم البیضااء بنت عبدالمطلب بن ہاشم بن عبد مناف ہے<sup>(۴)</sup>.

(۵) حضرت عثمان اموی رضی اللہ عنہ والد اور والدہ دونوں کی طرف سے بالترتیب چھٹی اور پانچویں پشت میں سرورد دو عالم ﷺ سے مل جاتے ہیں<sup>(۵)</sup>.

(۶) سیدنا معاویہ بن ابی سفیان اموی رضی اللہ عنہما آنحضرت ﷺ کے ہم زلف ہیں، امّ المؤمنین امّ سلمہ رضی اللہ عنہا کی بہن قریۃ الصغری سیدنا معاویہ اموی رضی اللہ عنہ کے نکاح میں تھیں<sup>(۶)</sup>.

(۱)- (اسد الغائب ..... ج ۲ ص ۷۰، تحت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ)

(۲)- (طبقات ابن سعد ..... ج ۲ ص ۳۰-۳۱، ترجمہ امّ کلثوم بنت رسول اللہ ﷺ)

(۳)- (الیضا ..... ج ۸، ص ۷۷، تحت رملہ بنت ابی سفیان رضی اللہ عنہ)

(۴)- (متندرک حاکم ..... ج ۳ ص ۹۶، کتاب معرفۃ الصحابة رضی اللہ عنہ)

(۵)- (مرود الذہب ..... ج ۲ ص ۳۲۱، تحت ذکر نسبہ، لمع من اخبارہ وسیرہ)

(۶)- (احبر ..... ص ۱۰۲، تحت اسلاف رسول اللہ ﷺ)

سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ — گراہ کن غلط فہمیوں کا ازالہ (۸۵) بنو امیہ کے مبغوض قبیلہ ہونے کا الزام

(۷) حضرت جعفر طیار بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کی پوتی حضرت اُم کلثوم رضی اللہ عنہا حضرت عثمان اموی رضی اللہ عنہ کے صاحبزادے ابیان بن عثمان بن عفان کے نکاح میں تھیں (۱)۔

(۸) سیدنا حسین بن علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہما کی صاحبزادی حضرت سکینہ بنت حسین حضرت عثمان اموی رضی اللہ عنہ کے پوتے زید بن عمرو بن عثمان اموی کے نکاح میں تھیں (۲)۔

(۹) حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کی صاحبزادی فاطمہ بنت الحسین بن علی بن ابی طالب کا نکاح حضرت عثمان اموی کے پوتے عبد اللہ بن عمرو بن عثمان بن عفان اموی کے ساتھ ہوا (۳)۔

(۱۰) حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ کی پوتی اُم القاسم بنت الحسن بن الحسن بن علی بن ابی طالب کا نکاح حضرت عثمان غنی اموی رضی اللہ عنہ کے پوتے مردان بن ابیان بن عثمان بن عفان اموی کے ساتھ ہوا (۴)۔

(۱۱) ہند بنت ابی سفیان اموی کا نکاح حضرت علی ہاشمی رضی اللہ عنہ کی اولاد میں سے حارث بن نواف بن عبد المطلب بن ہاشم سے ہوا (۵)۔

(۱۲) حضرت سیدنا حسین رضی اللہ عنہ کے صاحبزادہ علی بن الحسین بن علی بن ابی طالب کی نانی میمونہ بنت ابی سفیان بن حرب اموی ہیں۔ گویا دوسرے لفظوں میں سیدنا حسین رضی اللہ عنہ کی ساس میمونہ بنت ابی سفیان اموی ہیں اور یہی حضرت علی اکبر شہید کر بلکی نانی محترمہ ہیں (۶)۔

(۱۳) آنحضرت ﷺ کے چچا سیدنا عبّاس بن عبد المطلب رضی اللہ عنہ کی پوتی لبابہ بنت عبد اللہ بن عبّاس سیدنا ابوسفیان اموی رضی اللہ عنہ کے پوتے ولید بن عتبہ بن ابی سفیان کے نکاح میں تھیں (۷)۔

(۱۴) حضرت معاویہ اموی رضی اللہ عنہ کے بھتیجے ابا القاسم بن ولید بن عتبہ بن ابی سفیان کا نکاح

(۱)-(المعارف لابن قتیبه ..... ص ۹۰، اخبار علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ)

(۲)-(طبقات ابن سعد ..... ج ۲۸ ص ۳۲۷، ترجمہ سکینہ بنت حسین رضی اللہ عنہ)

(۳)-(ایضاً ..... ۳۳۶، ترجمہ فاطمہ بنت حسین رضی اللہ عنہ)

(۴)-(جمبرة الانساب العرب ..... ج ۱ص ۸۵، تحت ولد ابی العاص بن امية)

(۵)-(الاصابہ ..... ج ۲۸ ص ۳۲۵، حرف الهماء، تحت هند بنت ابی سفیان)

(۶)-(ذبیح ..... ص ۷۵، تحت ولد حسین بن علی بن ابی طالب)

(۷)-(احبیر ..... ص ۲۲۱، تحت اسماء مکہ تزویج ثلاثة از واج فصاعدۃ من النساء)

حضرت جعفر طیار ﷺ کی پوتی رملہ بنت محمد بن جعفر بن ابی طالب سے ہوا<sup>(۱)</sup>۔

(۱۵) امام حسن ﷺ کی پوتی نفیسه بنت زید بن الحسن بن علی بن ابی طالب کا نکاح حضرت معاویہؓ

اموی ﷺ کے بھتیجے ولید بن عبد الملک بن مروان بن الحاکم بن ابی العاص بن امیہ سے ہوا<sup>(۲)</sup>۔

(۱۶) حضرت علی ﷺ کی صاحبزادی رملہ بنت علی بن ابی طالب کا نکاح مروان کے لڑکے معاویہ بن مروان بن الحاکم بن ابی العاص بن امیہ سے ہوا<sup>(۳)</sup>۔

(۱۷) حضرت حسن ﷺ کی پوتی نسب بنت حسن بن حسن بن ابی طالب کا نکاح مروان کے پوتے ولید بن عبد الملک بن مروان سے ہوا<sup>(۴)</sup>۔

(۱۸) مروان کے بھائی الحارث بن الحاکم کے پوتے اسماعیل بن عبد الملک بن الحارث بن الحاکم بن ابی العاص بن امیہ کے نکاح میں حضرت امام حسن بن علی مرتفعی رضی اللہ عنہما کی پوتی خدیجہ بنت حسین بن حسن بن علی بن ابی طالب تھیں<sup>(۵)</sup>۔

(۱۹) آنحضرت ﷺ نے فرمایا، اگر میری چالیس بیٹیاں بھی ہوتیں تو میں باری باری سب کو عثمان اموی کے نکاح میں دے دیتا<sup>(۶)</sup>۔

جو قبیلہ مبغوض ہوا اور جس کے درمیان قبائلی تعصّب اور نسلی عصیّت کا رفرما ہو، کیا اس سے اسی طرح کے نسبی روابط رکھے جاتے ہیں؟

### غیر نسبی روابط:

(۱) عثمان اموی ﷺ کا سپ وحی تھے۔

(۲) حضرت عثمان اموی ﷺ خلیفہ راشد تھے۔

(۳) حضرت عثمان اموی ﷺ کی بدولت چودہ سو صحابہ رضی اللہ عنہم کی رضا کی سند ملی۔

(۴) حضرت عثمان اموی ﷺ اپنی اہلیہ سیدہ رقیہ رضی اللہ عنہا بنت رسول اللہ ﷺ کی

(۱)-(المُجَمَّر ..... ص ۲۳۲، تحت اسماء من تزوج ثمانة ازدواج فصاعداً من النساء)

(۲)-(طبقات ابن سعد ..... ج ۵ ص ۲۳۲)

(۳)-(نسب قریش ..... ص ۲۵)

(۴)-(نسب قریش لمصعب الزبيري ..... ص ۵۲)

(۵)-(ال ايضا ..... ص ۱۷۱)

(۶)-(اسد الغاب ..... ج ۳ ص ۲۷۶، تحت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ)

سیدنا معاویہ رض — مگر اہ کن غلط فہمیوں کا ازالہ (۸۷)

عالت کے باعث غزوہ بدر میں شریک نہ ہو سکے، مگر آپ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے ان کو بدریوں میں شمار فرمایا اور غنائم میں سے حصہ عطا کیا <sup>(۱)</sup>۔

(۵) غزوہ تبوک کے موقع پر حضرت عثمان اموی رض نے جیش ہذا کی تیاری کے لیے سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی خدمت میں زیر کشیر پیش کیا تو آپ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے فرمایا:  
ماضر عثمان ماعمل بعد هذا اليوم <sup>(۲)</sup>.

”آج کے بعد عثمان (اموی) کو کوئی کام نقصان نہیں پہنچا سکے گا“۔

(۶) حدیبیہ کے موقع پر سردارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے حضرت عثمان اموی رض کو اپنا سفیر بنائ کر مکہ روانہ فرمایا <sup>(۳)</sup>۔

(۷) اسی موقع پر آپ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے اپنے دائیں دستِ مبارک کو حضرت عثمان اموی رض کا ہاتھ قرار دیا <sup>(۴)</sup>۔

(۸) فتحِ مکہ کے موقع پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے سیدنا ابوسفیان اموی رض کے گھر کو ”دارالامن“، قرار دیا <sup>(۵)</sup>۔

(۹) غزوہ حنین میں جب کفار کے قیدیوں کو زیر حراست رکھنے کی ضرورت پیش آئی تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے اس کا نگران حضرت ابوسفیان اموی رض کو بنایا <sup>(۶)</sup>۔

(۱۰) علاقہ نجران جب فتح ہوا تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے اس کے صدقات پر حضرت ابوسفیان رض کو عامل اور امیر مقرر فرمایا <sup>(۷)</sup>۔

(۱)-(\*بخاری.....ج ۱ص ۵۲۲، مناقب عثمان بن عفیان رضی اللہ عنہ)

(\*الاستیعاب.....ج ۳ص ۱۵۶، حرفاً عین تحت ذکر عثمان بن عفیان)

(\*سد الغاب.....ج ۳ص ۲۰۷، تحت عثمان بن عفیان)

(۲)-({متدرک حاکم.....ج ۳ص ۱۰۲، کتاب معرفۃ الصحابة})

(۳)-(\*بخاری.....ج ۱ص ۵۲۳، باب مناقب عثمان بن عفیان رض)

(\*مشکلۃ.....ص ۵۲۵، کتاب الفتن، تحت مناقب عثمان بن عفیان رض)

(۴)-({ایضاً})

(۵)-({مسلم.....ج ۲ص ۱۰۲، باب فتح مکہ})

(۶)-({امصنف عبد الرزاق.....ج ۵ص ۳۸۵، تحت وقعة حنین})

(۷)-({سنن الدارقطنی.....ج ۳ص ۱۶، روایت نمبر ۳۶، تحت کتاب الطلاق})

سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ — گراہ کن غلط فہمیوں کا ازالہ (۸۸) جتوانیہ کے مخصوص قبیلہ ہونے کا لازم

(۱۱) قبیلہ بنی ثقیف کے اسلام لانے پر ان کے بُت کو پاش پاش کرنے کے لیے آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے حضرت مغیرہ بن شعبہ اور حضرت ابوسفیان اموی رضی اللہ عنہما کا انتخاب فرمایا <sup>(۱)</sup>۔

(۱۲) سیدنا یزید بن ابی سفیان اموی رضی اللہ عنہما کا تسب وحی ہیں <sup>(۲)</sup>۔

(۱۳) آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم نے حضرت یزید بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما کو علاقہ یتماء کا امیر مقرر فرمایا <sup>(۳)</sup>۔

(۱۴) آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم نے سیدنا یزید بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما کو قبیلہ بنی فراس کے صدقات پر عامل مقرر فرمایا <sup>(۴)</sup>۔

(۱۵) آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کے ملاقاتی اور مہمان سیدنا یزید بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما کے گھر نہ ہوتے تھے <sup>(۵)</sup>۔

(۱۶) حضرت امیر معاویہ رضی اللہ علیہ و سلم کا تسب وحی تھے <sup>(۶)</sup>۔

(۱۷) حضرت امیر معاویہ رضی اللہ علیہ و سلم کو آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم نے قطعہ اراضی کی تعین پر روانہ فرمایا <sup>(۷)</sup>۔

(۱۸) آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم کے قصر شعر (بال مبارک تراشنا) کی سعادت حضرت حضرت معاویہ رضی اللہ علیہ و سلم کو حاصل ہوئی۔

(۱۹) آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم نے حضرت عتاب رضی اللہ علیہ و سلم بن اسید اموی رضی اللہ علیہ و سلم کو ملکہ پر حاکم بنایا۔

(۲۰) حضرت خالد بن سعید اموی رضی اللہ علیہ و سلم کو عہد نبوی صلی اللہ علیہ و سلم میں بنی مدرج کے صدقات پر اور صنعتاء اور سعید بن اسید اموی رضی اللہ علیہ و سلم کو حاصل ہوئی۔

(۲۱) حضرت ابیان بن سعید بن العاص اموی رضی اللہ علیہ و سلم کو آنحضرت صلی اللہ علیہ و سلم نے پہلے سرایا پر عامل بنایا پھر بحرین کا <sup>(۸)</sup>۔

(۱)-(المداید والنهایہ ..... ج ۵، ص ۳۰-۳۳، تحت قدم و قد ثقیف علی رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم)

(۲)-(جواعی السیرۃ ..... ص ۲۶، تحت کتابہ صلی اللہ علیہ و سلم)

(۳)-(احیر ..... ص ۱۲۶، تحت امراء رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم)

(۴)-(الاصابہ ..... ج ۶ ص ۱۵۵، تحت یزید بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(۵)-(طبقات ابن سعد ..... ج ۷ ص ۱۲۹، تحت ہانی الحمد الہانی رضی اللہ علیہ و سلم)

(۶)-(جواعی السیرۃ ..... ص ۲۷، تحت کتابہ صلی اللہ علیہ و سلم)

(۷)-(التاریخ الکبیر للبغاری ..... ج ۲ ص ۲۵۷، قسم الثانی تحت باب واکل بن جابر رضی اللہ علیہ و سلم)

(۸)-(منہاج الرشید ..... ج ۲ ص ۲۵۷-۲۷، افضل قال الرافضی و امام عثمان فانہ ولی اموراً مسلمین من لا يصلح الولایة)

سید نامعاویہ رضی اللہ عنہ — گمراہ کن غلط فہمیوں کا ازالہ (۸۹) بنوامیہ کے مبغوض قبیلہ ہونے کا الزام

(۲۲) عثمان بن ابی العاص کو طائف اور اس کے ملحقات کا عامل بنایا<sup>(۱)</sup>۔

سردست ان بائیس حوالہ جات پر اکتفا کرتا ہوں اور مصنف نام و نسب کی خدمت میں عرض کرنا چاہتا ہوں کہ جو قبیلہ مکروہ و مبغوض اور قابل نفرت تھا اس کو یہ مناصب کیوں عطا کیے گئے؟ ہم نے تطویل کے خوف سے دور صدیقی اور دور فاروقی کے مناصب کو چھوڑ دیا ہے، حافظ ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

وَكَانَ بَنُو أُمَّةٍ أَكْثَرُ الْقَبَائِلِ عَمَالًا لِلنَّبِيِّ ﷺ<sup>(۲)</sup>.

”بنی پیغمبر کے مقرر کردہ عاملین میں دوسرے خاندانوں کی نسبت بنوامیہ کے لوگوں کی کثرت تھی“۔

قاضی ابو بکر بن العربي رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

وَعَجَبًا لِأَسْتَكْبَارِ النَّاسِ وَلَا يَهُ بَنْيَ أُمَّةٍ، وَأَوْلُ مَنْ عَقَدُهُمْ  
الولایة رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم<sup>(۳)</sup>.

”تعجب ہے کہ لوگ بنوامیہ کی حکومت و اقتدار سے ناک بھوں چڑھاتے ہیں، حالانکہ جس ذاتِ گرامی قدر نے انہیں سب سے اول حکومت پر متعین فرمایا وہ رسول اللہ ﷺ کی ذات ہے“۔

حافظ ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیک مقام پر مزید لکھتے ہیں:

أَنَّ بَنَى أُمَّةً كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَسْتَعْمِلُهُمْ فِي حَيَاةِهِ  
وَاسْتَعْمِلُهُمْ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ لَا يَتَّهِمُ بِقَرَابَةِ فِيهِمْ أَبُوبَكَرُ الصَّدِيقُ  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَعُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ<sup>(۴)</sup>.

”آنحضرت ﷺ نے اپنی حیاتِ طیبہ میں بنوامیہ کو عامل بنایا، پھر

(۱)- (تهذیب التہذیب ..... ج ۵ ص ۳۹۳ تحقیق عثمان بن ابی العاص اشتقی)

(۲)- (منہاج النہ ..... ج ۲ ص ۱۲۵، فصل قال الرافضی العوجا الخامس فی بیان وجوب اتباع مذهب الامامیہ)

(۳)- (العواصم من القواصم ..... ص ۲۳۲، تحقیق النبی ﷺ اول من عقد الولایة لبني امیة)

(۴)- (منہاج النہ ..... ج ۳ ص ۵۷، فصل قال الرافضی واما عثمان فانہ ولی امور اسلمین من لا یصلح الولایة)

آپ ﷺ کے بعد ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما نے بنو امیہ کو اعلیٰ مناصب پر فائز فرمایا اور یہ حضرات بنو امیہ کی قرابت سے مبتهم نہ تھے۔

معروف ندوی مؤرخ حضرت مولانا شاہ معین الدین صاحب ندوی مرحوم بنو امیہ کو خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”بنو امیہ میدانِ رزم کے مرد تھے، حضرت عثمانؓ اور امیر معاویہؓ کے دور کی فتوحات اس کی شاہد ہیں، بحر روم میں سب سے پہلے امویوں ہی نے بیڑے دوڑائے، افریقہ کو امویوں ہی نے فتح کیا، یورپ کا دروازہ امویوں ہی نے کھٹکھٹایا، اموی اس لیے نہیں بھرے گئے تھے کہ امیر معاویہؓ کے ہم خاندان تھے، بلکہ اس لیے بھرے گئے تھے کہ وہ تلوار کے ذہنی اور میدانِ جنگ کے مرد تھے یہی وجہ ہے کہ تہابنی امیہ کے دور میں جس قدر فتوحات ہوئی ہیں اس کی نظر ما بعد کی تاریخ میں کہیں نہیں ملتی (۱)۔“

قارئین محترم! آپ نے دلائل کے ساتھ سرورِ دو عالم ﷺ اور حضرات شیخین رضی اللہ عنہما کی ”امیہ نوازی“، ملاحظہ فرمائی، بنو ہاشم کے ساتھ آپ ﷺ کیا معاملہ تھا، جناب حکیم محمود احمد ظفر صاحب کی زبانی سنیں:

”اس کے برعکس نبی اکرم ﷺ نے اپنی حینِ حیات میں کسی ہاشمی کو نہ تو مستقل طور پر کسی صوبہ کی حکومت عطا فرمائی اور نہ ہی کسی بڑی فوج کا خود اختار پر سالار بنایا، اپنی اس دُنیوی زندگی کے آخری ایام میں آپ نے سیدنا علی رضی اللہ عنہ کو چندروز کے لیے یمن کا لکھر مقرر فرمایا لیکن اقتدارِ اعلیٰ اور افسری سیدنا ابو موسیٰ اشعریؓ اور سیدنا معاذ بن جبلؓ کو عطا فرمائی، (حلیۃ الاولیاء ابو نعیم اصفہانی.....

ج اص ۳۵۲، مدارج النبوة..... ص ۵۰۲، زرقانی ج ۳ ص ۹۹، منداد ح ۵ ص ۲۳۵،) چنانچہ نبی اکرم ﷺ کے زمانہ کی پوری تاریخِ اسلام کی ورق گردانی فرمائجیے آپ کو ایک گورنر بھی ایسا نہیں ملے گا جس کا تعلق نسبی بنی ہاشم

(۱) - (سیر الصحابة..... ج ۶ ص ۱۲۷، تحت حالات امیر معاویہ)

سے ہو، بلکہ بنو اشام میں سے بعض لوگوں نے تقریر کی خواہش کا اظہار کیا لیکن آپ ﷺ نے منظور نہ فرمایا، یہی وجہ تھی کہ نبی اکرم ﷺ کی اس حیات دُنیوی کے آخری ایام میں جب آپ ﷺ کی طبیعت میں قدرے افاقت ہوا تو سیدنا عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے سیدنا علیؑ کا ہاتھ پکڑ کر فرمایا کہ اے علیؑ! خدا کی قسم تین دن کے بعد تم پر کوئی اور حاکم ہو گا اور تم اس کے ملکوم ہو گے خدا کی قسم میں سمجھتا ہوں کہ رسول اللہ ﷺ اس بیماری میں انقال فرماجائیں گے لہذا بہتر یہ ہے کہ ہم رسول اللہ ﷺ سے اس بارے میں دریافت کر لیں کہ آپ کے بعد کون خلیفہ ہو گا؟ اگر ہم میں سے ہو گا تو معلوم ہو جائے گا ورنہ آپ اس کو ہمارے متعلق وصیت فرمادیں گے، سیدنا علیؑ نے جواب دیا کہ ہو سکتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ ہمارے بارے میں انکار فرمادیں تو پھر ہم ہمیشہ کے لیے اس سے محروم ہو جائیں گے، خدا میں اس بارے میں آپ سے ایک حرفاً بھی نہ کہوں گا (بخاری ..... کتاب المغازی، مسند احمد ..... ج ۲۶۳، ۳۲۵، البدایہ والثہایہ ..... ج ۲۲۷، ۲۵۱)۔

غرض کہ عہد رسالت میں اکثر ویژت بنو امیہ کو گوزی کے عہدوں پر فائز کیا گیا اور بنو اشام میں سے ایک فرد بھی ایسا نہ تھا جس کو آپ نے کسی اور جگہ کا گورنر بن کر بھیجا ہو حالانکہ آپ ﷺ کے چچا سیدنا عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور آپ ﷺ کے چچا کے بیٹے سیدنا عقیل اور سیدنا علیؑ رضی اللہ تعالیٰ عنہما اور دیگر تمام عصبات موجود تھے، سرکاری عہدہ تو ایک طرف رہا آپ ﷺ نے غزوات کے سلسلہ میں ۲۸ مرتبہ مدینہ پاک کو چھوڑا لیکن ایک مرتبہ بھی انتظامی امور کی انجام دہی کے لیے آپ ﷺ نے بنو اشام میں سے اپنے نائبین کا تقرر نہیں فرمایا بلکہ کبھی کسی اموی کو اپنا نائب مقرر فرمایا اور کبھی کسی انصاری کو، کبھی کسی مخدومی کو تو کبھی کسی کلبی اور غفاری کو، جگہ تبوک کے موقع پر آپ ﷺ نے سیدنا علیؑ کو مدینہ میں چھوڑا لیکن اپنا قائم مقام اور مدینہ کا والی مقرر کر کے نہیں بلکہ صرف اہل دعیال کی حفاظت اور خبرگیری کے واسطے اور اپنا قائم مقام اور مدینہ کا والی محمد بن

مسلمہ انصاریؒ کو مقرر فرمایا۔ طبقات ابن سعد ج ۱ ص ۱۱۹ (۱)۔

اب جبکہ روایت بنو امیہ کی حیثیت واضح ہو گئی ہے اور مصنف نام و نسب کی پیش کرد، روایت کا بھرم کھل گیا ہے، ہم محدثین کے چند اقوال نقل کرتے ہیں، جس میں انہوں نے اس قسم کی مرویات کا سمجھا تجزیہ کیا ہے، حافظ ابن قیم رحمہ اللہ (۱۵۷۶ھ) فرماتے ہیں:

وَمِنْ ذَلِكَ الْأَحَادِيثُ فِي ذِمَّةِ مَعَاوِيَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ..... وَكُلُّ  
حَدِيثٍ فِي ذِمَّهُ فَهُوَ كَذَبٌ ..... وَكُلُّ حَدِيثٍ فِي ذِمَّةِ بَنِي أُمَّيَّةَ  
فَهُوَ كَذَبٌ (۲)۔

”یعنی ان گھڑی ہوئی روایات میں سے وہ احادیث ہیں جو امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی تنقیص میں منقول ہیں اور ہر وہ حدیث جوان کی تنقیص میں ہے، جھوٹی ہے۔ اور ہر وہ حدیث جو بنو امیہ کی تنقیص میں ہے، جھوٹ ہے۔“

حضرت ملا علی قاری حنفی رحمہ اللہ (۱۴۰۲ھ) فرماتے ہیں:

وَمِنْ ذَلِكَ الْأَحَادِيثُ فِي ذِمَّةِ مَعَاوِيَةَ ..... وَذِمَّةِ بَنِي أُمَّيَّةَ (۳)۔

”یعنی ان جعلی روایات میں سے وہ بھی ہیں جو امیر معاویہ رضی اللہ عنہ اور بنو امیہ کی ندمت میں ہیں۔“

## سیدنا علی المرتضی رضی اللہ عنہ اور بنو امیہ :

بنو امیہ کی مدح میں سیدنا علی رضی اللہ عنہ کے چند اقوال عالیہ ملاحظہ فرمائیں:

عَنْ أَبْنَى سِيرِينَ قَالَ: قَالَ رَجُلٌ لِعَلِيٍّ: أَخْبَرْنِي عَنْ قَرِيشٍ،

قَالَ: أَرْزَنَا أَحْلَامًا إِخْوَتَنَا بَنِي أُمَّيَّةَ (۴)۔

”ابن سیرین سے روایت ہے کہ ایک آدمی نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے کہا

(۱)- (سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ شخصیت و کردار..... ص ۱۰۲-۱۰۶، تحت سیاسی نظام میں بنو امیہ کا مقام)

(۲)- (المنار المنیف ..... ص ۱۱۰، فصل ۳۲)

(۳)- (موضوعات ملا علی قاری ..... ص ۱۰۶، فصل و مما وضع جملة المفسرين الى السنة)

(۴)- (المصنف لعبد الرزاق ..... ج ۵، ص ۲۵۵، تحت بيعة ابی بکر رضی اللہ عنہ)

کہ مجھے قریش کے بارے میں بتائیے؟ آپ ﷺ نے فرمایا عقل میں  
بڑھے ہوئے ہمارے بھائی بنوامیہ ہیں۔

نیز: فقال وأما بنو أمية فقادة، أدبة، ذادة<sup>(۱)</sup>.

”اور بنوامیہ سردار ہیں، تجھی ہیں اور حمایت و دفاع کرنے والے ہیں۔“

## حاصل بحث:

محصر ایہ کہ آنحضرت ﷺ کے اقوال و اعمال اور خود حضرت علی المرتضیؑ کے اقوال سے واضح ہوا کہ بنوامیہ ایک منظور و مقبول، منظر و منصور اور مستحسن و پسندیدہ قبیلہ ہے، اور جن روایات میں بنوامیہ کا مکروہ و مبغوض ہونا پایا جاتا ہے وہ روایات عند الحمد شیخ صحیح نہیں ہیں۔ اب جو ان جعلی روایات سے بنوامیہ کا مبغوض و مطرود ہونا بیان کرتا ہے وہ خود عند اللہ مبغوض و مطرود اور ملعون ہے، آخر میں ہم مُصف نام و نسب ہی کا لکھا ہوا ایک اقتباس پیش کر رہے ہیں، اسے چشمِ عبرت سے ملاحظہ فرمائیے:

”اس تفصیلی جائزے سے ایک منصف مزاج اور ذی عقل انسان بنوامیہ کی دینی حیثیت اور مقام کا خود اندازہ کر سکتا ہے۔ اگر اب بھی کوئی شک و شبہہ ذہن کے کسی گوشہ میں جاگزیں ہو، جبکہ ہم نے اپنی طرف سے کچھ نہیں کہا تو ایسی صورت میں ان افراد کے لیے (جن کی نگاہ میں بنوامیہ مبغوض قبیلہ ہے ..... ناقل) ہم بارگاہ ایزدی میں یہی دعا کر سکتے ہیں:

”ہے ایسے بے حوصلہ یا دانشے یا مرگ ناگاہے<sup>(۲)</sup>۔“

(۱)- (ایضاً ..... حج اص ۷۵، تحت فضائل قریش)

(۲)- (نام و نسب ..... ص ۵۵۵)

## عدمِ فضیلت کا الزام

مصنف نام و نسب بعنوان ”جناب معاویہؓ“ کے حق میں وارد شدہ احادیث پر محدثین کا تبصرہ، لکھتے ہیں:

”چونکہ خارجی فضائل اہل بیتؐ کی احادیث کو موضوع اور ضعیف قرار دیتے ہیں، اس لیے مناسب ہے کہ جن احادیث کو وہ صحت کا اعلیٰ معیار سمجھتے ہیں، ان احادیث کے متعلق محدثین کی رائے بھی پیش کر دی جائے، چنانچہ علامہ ابن حجر عسقلانیؓ شارح بخاری تبصرہ فرماتے ہوئے لکھتے ہیں:

اسحاق بن راہویہؓ سے مردی ہے کہ انہوں نے کہا کہ: لم يصح في فضائل معاویة شيءٌ من أبي سفيانؓ كفضائله كرواياته میں سے کوئی روایت صحیح نہیں ہے..... اور اسحاق بن راہویہؓ، نائب وغیرہمانے بھی اسی بات کو پختہ ثابت کیا ہے۔ چنانچہ اسی روایت کو امام جلال الدین السیوطیؓ نے بھی نقل کیا ہے<sup>(۱)</sup>۔

**الجواب:** جہاں تک فضائل اور محبت اہل بیتؐ کی بات ہے تو اہل سنت نے کبھی ان کے بارے میں دورائے نہیں رکھیں بلکہ ہمیشہ ان کی محبت و عقیدت کو حرزِ زبان بنایا ہے، ان کے در کی غلامی اور ان کی شخصی برداری کو اپنے لیے باعث فخر و سعادت سمجھا ہے۔ اہل سنت کی کتب حدیث میں سے شاید ہی کوئی کتاب ہو جس میں مناقب اہل بیت اور فضائل علی، فضائل فاطمہ اور فضائل حسینؑ کے ابواب نہ قائم کیے گئے ہوں.....

الحمد للہ حضراتِ اہل بیتؐ سے محبت ضروریاتِ مذهب اہل سنت میں سے ہے اور ہمارا یہ موقوف کتاب و سنت اور سیرتِ صاحبہؓ کی مجموعی آواز پرمنی ہے، مفتی اعظم حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب قدس سرہ (م ۱۳۹۶ھ) لکھتے ہیں:

(۱) - (نام و نسب ..... ص ۵۱۵-۵۱۶)

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعظیم و محبت کا ساری کائنات سے زائد ہونا جزو ایمان بلکہ مدار ایمان ہے اور اس کے لیے لازم ہے کہ جس کو جس قدر نسبتِ قریبہ رسول اللہ ﷺ سے ہے اس کی تعظیم و محبت بھی اسی پیمانے سے واجب و لازم ہونے میں کوئی شیہہ نہیں کہ انسان کی صلبی اولاد کو سب سے زیادہ نسبتِ قربت حاصل ہے اس لیے ان کی محبت بلا شیہہ جزو ایمان ہے مگر اس کے یہ معنی نہیں کہ ازدواجِ مطہرات اور دوسرے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے ساتھ متعدد قسم کی نسبتیں قربت اور قرابت کی حاصل ہیں ان کو فراموش کر دیں۔

خلاصہ یہ کہ حب اہل بیتؑ وآل رسولؐ کا مسئلہ امت میں کبھی زیر اختلاف نہیں رہا، باجماع واتفاق ان کی محبت و عظمت لازم ہے اختلافات وہاں پیدا ہوتے ہیں جہاں دوسروں کی عظمتوں پر حملہ کیا جاتا ہے ورنہ آل رسول ﷺ ہونے کی حیثیت سے عام سادات خواہ ان کا سلسلہ نب کتنا ہی بعید بھی ہو، ان کی محبت و عظمت عین سعادت واجر و ثواب ہے<sup>(۱)</sup>۔

جہاں تک محبت اہل بیتؑ کی بات ہے تو اس میں ہم مصنف کے اس شعر سے صدقی صدق متفق ہیں۔

خواہ میری یہ فرست ہے کہ نادانی ہے  
حب اولاد نبیؑ ، شرط مسلمانی ہے

لیکن جہاں تک مصنف کے سیدنا معاویہؓ کی عدمِ فضیلت کے اثبات پر دیے گئے حوالہ کا تعلق ہے تو یہ قول بعض بزرگوں کا ہے، نہ تو یہ حدیث ہے، نہ صحابہؓ کا فرمان ہے، نہ کسی تابعی کا قول ہے اور نہ ہی جمہور علمائے امت اس قول پر متفق ہیں۔ ممکن ہے ان بزرگوں کو صحیح روایات نہ ملی ہوں، کسی محدث کا کسی حدیث سے لा�علم ہونا حدیث کے غیر موجود ہونے پر دلالت نہیں کرتا، خود مصنف کے مددوچ جناب احمد یار خان گجراتی (م ۱۳۹۱ھ) فرماتے ہیں:

”کسی محدث کا حدیث سے بے خبر رہنے سے یہ لازم نہیں آتا کہ

حدیث موجوداتی نہ ہو<sup>(۱)</sup>۔

مصنف کا حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر ”عدم فضیلت“، کا الزام لگانا کوئی نئی تحقیق نہیں بلکہ شروع ہی سے ”بعض معاویہ“ کے مریض ”حبت علی رضی اللہ عنہ“ کے دھوکے میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ پر یہ الزام دھرتے رہے ہیں، اس کا نام ہرگز ”حبت علی رضی اللہ عنہ“ نہیں..... علماء کرام رحمہم اللہ نے اس کے جوابات بھی ارشاد فرمائے ہیں۔

کیا عدم صحت کا قول صحبت عدم کو مستلزم ہے؟

پھر یہ بات خود قابل غور ہے کہ کیا کسی حدیث کے بارے میں عدم صحت کا قول اس حدیث کے موضوع ہونے پر دلالت کرتا ہے؟ ہرگز نہیں، جو یہ بات کہتے ہیں وہ مصطلحاتِ محدثین ہی سے ناواقف ہیں، چند اکابر کی تصریحات ملاحظہ ہوں:

(۱) حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ (م ۸۵۲ھ) فرماتے ہیں:

لا يلزم من كون الحديث لم يصح أن يكون موضوعاً<sup>(٢)</sup>.

”کسی حدیث کے صحیح نہ ہونے سے اس کا موضوع ہونا لازم نہیں آتا۔“

(۲) علامہ عبدالباقي زرقانی رحمہ اللہ (م ۱۱۲۲ھ) فرماتے ہیں:

نفيه الصحة لا ينافي انه حسن كما علم (٢).

”حدیث کا صحیح نہ ہونا حسن کے نہ ہونے پر دلالت نہیں کرتا جیسا کہ معلوم ہے۔“

(۳) حافظ ابن الہمام رحمہ اللہ (م ۸۶۱ھ) سے منقول ہے:

وقول من يقول في حديث انه لم يصح ان سلم لم يقدح لأن الحجة لا تتوقف على الصحة بل الحسن كاف (٣).

(١) - (امیر معاویہ) ..... ص ٨٩، دوسرا باب، امیر معاویہ پر اعتراضات و جوابات، اعتراض نمبر (۱۲)

(٢) - (القول المسد ..... ص ٣٥، الحديث السابع)

(٣)-(شرح الزرقاني على المواهب ..... ج ٥٥، تحت ذكر نعله صلى الله عليه وسلم)

(٢)- (مرقاۃ المفاتیح ..... ج ۳ ص ۸۸، کتاب الصلوۃ، الفصل الثانی من باب ما لا يجوز من العمل في الصلوۃ)

(ترجمہ) ”کسی حدیث کی نسبت کہنے والے کا یہ کہنا کہ وہ صحیح نہیں اگر مان لیا جائے تو بھی یہ بات موجب قدح نہیں کیونکہ جیت پر صحیح ہونے پر موقوف نہیں بلکہ حسن بھی کافی ہے۔“

(۲) علامہ تور الدین الحموی رحمہ اللہ (۶۹۱ھ) ”جو اہر العقدین فی فضل الشرفین“ میں فرماتے ہیں:

قد یکون غیر صحیح و هو صالح للاحتجاج به إذ  
الحسن رتبته بين الصحيح والضعيف (۱).

”اور کبھی کبھی غیر صحیح حدیث قابل استدلال ہوتی ہے کیونکہ حسن کا مرتبہ صحیح اور ضعیف کے درمیان ہے۔“

(۵) حافظ ابن حجر المکی رحمہ اللہ (۶۹۷ھ) امام احمد رحمہ اللہ (۴۳۱ھ) کے قول پر کلام کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

قول أَحْمَدٌ إِنَّهُ لَا يَصْحُحُ أَيُّ لَذَّاتِهِ، فَلَا يَنْفِي كُونَهُ حَسَنًا لِغَيْرِهِ  
وَالْحَسَنُ لِغَيْرِهِ يَحْتَجُ بِهِ كَمَا يَنْفِي فِي عِلْمِ الْحَدِيثِ (۲).

”امام احمد کا یہ فرمانا کہ یہ حدیث صحیح نہیں، اس کا مطلب یہ ہے کہ صحیح لذات نہیں تو یہ حسن لغیرہ کی نفی نہ کرے گا اور حسن اگرچہ لغیرہ ہو جلت ہے جیسا کہ علم حدیث میں بیان ہو چکا ہے۔“

(۶) حضرت مولانا عبدالحی لکھنؤی رحمہ اللہ (۱۳۰۲ھ) لکھتے ہیں:

كثیرًا ما يقولون : لا يصح ، ولا يثبت هذا الحديث  
ويظن منه من لا علم له أنه موضوع أو ضعيف وهو مبني  
على جهلهم بمصطلحاتهم وعدم وقوفه على مصطلحاتهم (۳)

(۱)- (الرفع والتمیل فی الجرح والتعديل .. ص ۱۹۵، ایقاظ ۶ - فی انْفَنِ الصَّحِّ وَالثِّبَوتِ لَا يَلِزِمُهُ مِنْهُ اخْ)

(۲)- (الصواتی المحرقة ... ص ۱۸۵، الفصل الاول، فی الایات الواردة تضم، المقصد الخامس)

(۳)- (الرفع والتمیل فی الجرح والتعديل .. ص ۱۹۱، ایقاظ ۹ - فی انْفَنِ الصَّحِّ وَالثِّبَوتِ اخْ)

”اکثر لوگ جو یہ کہتے ہیں کہ ”یہ حدیث صحیح نہیں“، اور ”یہ حدیث ثابت نہیں“، بے علم لوگ ان جملوں سے یہ گمان کرتے ہیں کہ یہ حدیث موضوع یا ضعیف ہے حالانکہ یہ بات ان (بے علم) لوگوں کی مصطلاحاتِ حدیث سے جہالت اور اس کی تصریحات سے عدم واقفیت پر منی ہے۔“

(۷) مصنفِ نام و نسب کے مدد و حجہ جناب احمد رضا خاں صاحب بریلوی (م ۱۳۲۱ھ)

لکھتے ہیں:

”محمد شین کرام کا کسی حدیث کو فرمانا کہ صحیح نہیں، اس کے یہ معنی نہیں ہوتے کہ غلط و باطل ہے، بلکہ صحیح ان کی اصطلاح میں ایک اعلیٰ درجہ کی حدیث ہے جس کے شرائط سخت دشوار اور موائع و عوائق کثیر و بسیار، حدیث میں ان سب کا اجتماع اور ان سب کا ارتقای کم ہوتا ہے، پھر اس کمی کے ساتھ اس کے اثبات میں سخت دقتیں، اگر اس بحث میں تفصیل کی جائے، کلام طویل تحریر میں آئے، ان کے نزدیک جہاں ان باتوں میں کہیں بھی کمی ہوئی فرمادیتے، یہ حدیث صحیح نہیں، یعنی اس درجہ علیاً کونہ پہنچی، اس سے دوسرے درجہ کی حدیث کو حسن کہتے ہیں، یہ بآس کہ صحیح نہیں، پھر بھی اس میں کوئی قباحت نہیں ہوتی، ورنہ حسن ہی کیوں کہلاتی، فقط اتنا ہوتا ہے کہ اس کا پایہ بعض اوصاف میں اس بلند مرتبہ سے جھکا ہوتا ہے، اس قسم کی بھی سینکڑوں حدیثیں صحیح مسلم وغیرہ کتب صحاح بلکہ عند التحقیق بعض صحیح بخاری میں بھی ہیں، یہ قسم بھی استناد و احتجاج کی پوری لیاقت رکھتی ہے وہی علماء جو اسے صحیح نہیں کہتے برابر اس پر اعتماد فرماتے اور احکام حلال و حرام میں جدت بناتے ہیں (۱)۔“

چند صفات کے بعد خاں صاحب بریلوی، پیر نصیر صاحب کے ہم خیال لوگوں پر یوں تبصرہ کرتے ہیں:

”بعض جاہل بول اٹھتے ہیں کہ امیر معاویہ ﷺ کی فضیلت میں کوئی

(۱) - (منیر العین... ص ۲۳، افادہ اول)

حدیث صحیح نہیں، یہ ان کی نادانی ہے، علمائے محدثین اپنی اصطلاح پر کلام فرماتے ہیں، یہ بے سمجھ خدا جانے کہاں سے کہاں لے جاتے ہیں، عزیزو! مسلم کہ صحت نہیں پھر حسن کیا کم ہے، حسن بھی نہ ہی یہاں ضعیف بھی مستحکم ہے (۱)۔

خال صاحب بریلوی ایک اور مقام پر لکھتے ہیں:

(لا يصح) لا ينفي وجود الحسن (۲).

حسن حدیث کی جیت پر کلام کرتے ہوئے حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ (م ۸۵۲ھ) لکھتے ہیں:

هذا القسم من الحسن مشارک لا صحيح في احتجاج به وان كان دونه (۳).

”حدیث حسن کی قسم (یعنی حسن لذاتہ) اگر صحیح سے درجہ میں کم ہے مگر جنت ہونے میں صحیح کی شریک ہے۔“

(۸) مُصنَّف کے دوسرے مددوچ عالم جناب احمد یار خان گجراتی (م ۱۳۹۱ھ) لکھتے ہیں:

”اور صحیح نہ ہونے سے ضعیف ہونا لازم نہیں کیونکہ صحیح کے بعد درجہ حسن باقی ہے لہذا اگر حدیث حسن ہوتا بھی کافی ہے (۴)۔“

ان تمام تصریحات سے یہ بات واضح ہو گئی کہ اگر بعض حضرات کی طرف سے سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کی فضیلت کے متعلق ”عدم صحت“ کا قول پایا گیا ہے تو وہ ہرگز مضر نہیں کیونکہ عدم صحت سے مقبول روایت کی نفی نہیں ہو سکتی، لیکن یہ بات اس تقدیر پر ہے جبکہ امام اسحاق بن راحویہ کے قول کو پوری تفصیل کے ساتھ درست مانا جائے جس پر حضرات محدثین نے ان کا تعقب فرمایا ہے، حافظ ابن عساکر رحمہ اللہ (م ۱۷۵ھ) اور حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ (م ۲۷۷ھ) فرماتے ہیں:

(۱)- (منیر العین ..... ص ۳۵۲ افادۃ شاذ و حم)

(۲)- (فتاویٰ رضویہ ..... ج ۱ ص ۲۶، تحت باب الوضوء)

(۳)- (نزہۃ النظر فی توضیح نجۃ الفکر ..... ص ۳۳ بحث حدیث حسن لذاتہ)

(۴)- (باء الحق ..... ص ۳۵۰، تحت انگوٹھے چونے پر اعتراض)

كتب إلى أبو نصر الفشيري ، أنا أبو بكر البهقي أنا أبو عبد الله  
الحافظ قال سمعت أبا العباس الأصم قال سمعت أبي يقول  
سمعت إسحاق بن ابراهيم الحنظلي يقول لا يصح عن النبي  
جعفر بن أبي محمد في فضل معاوية بن أبي سفيان شيئاً وأصح ما روى في  
فضل معاوية حديث أبي حمزة عن ابن عباس "أنه كان كاتب  
النبي" فقد أخر جه مسلم في صحيحه ، وبعده حديث العباس:  
"اللهم علمه الكتاب" وبعده حديث ابن أبي عميرة : "اللهم  
اجعله هادياً ومهدياً" (۱)

"اسحق بن ابراهيم الحنظلي" کہتے ہیں کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے فضائل میں  
کوئی بھی صحیح روایت حضور اکرم رضی اللہ عنہ سے مروی نہیں ہے اور سب سے صحیح روایت  
معاویہ رضی اللہ عنہ کی فضیلت میں ابی حمزة رضی اللہ عنہ کی روایت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے  
ہے کہ وہ کاتب نبی رضی اللہ عنہ تھے اور اس کے بعد حديث عرباض رضی اللہ عنہ ہے "اے اللہ!  
معاویہ کو کتاب کا علم سکھا دے" اور اس کے بعد ابن ابی عمیرہ رضی اللہ عنہ کی روایت  
ہے "اے اللہ! معاویہ کو ہدایت یافتہ اور ہدایت دینے والا بنادے" -

حافظ جلال الدین السیوطی رحمہ اللہ (م ۹۱۱ھ) نے بھی ایسا ہی قول نقل کیا ہے:  
وقال السیوطی الشافعی أصح ماورد في فضل معاویة حديث  
ابن عباس "أنه كاتب النبي صلی الله عليه وسلم" فقد أخر جه  
مسلم في صحيحه وبعده حديث العباس رضي عنه : "اللهم  
علمه الكتاب" وبعده حديث ابن أبي عميرة : "اللهم اجعله  
هادياً ومهدياً" (۲)

(۱)-(\* تاریخ مدینہ دمشق ..... ج ۲۱ ص ۱۹۳، تحقیق ترجمۃ معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\* البدایہ والنہایۃ ..... ج ۲۸ ص ۱۲۲، سنہ ۶۰ھ، تحقیق ترجمۃ معاویہ رضی اللہ عنہ)

(۲)- (تذییل الشریعۃ ..... ج ۲ ص ۸، الفصل الاول، تحت باب فی ظائفہ من الصحابة رضی اللہ عنہم)

”امام سیوطی رحمہ اللہ فرماتے ہیں صحیح تر روایت حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی فضیلت میں ابن عباس رضی اللہ عنہما کی روایت ہے کہ پیشک وہ کاتب نبی ﷺ تھے اس کو مسلم نے اپنی کتاب میں روایت کیا ہے اور اس کے بعد حدیث عرباض رضی اللہ عنہ ہے اے اللہ! معاویہ کو کتاب کا علم سکھا دے اور ان کے بعد ابن عبیس رضی اللہ عنہ کی روایت ہے اے اللہ اس کو حادی اور محمدی بنادے“۔  
حافظ ابن حجر مکی رحمہ اللہ (۴۷۹ھ) فرماتے ہیں :

فیل عبر البخاری بقوله باب ذکر معاویة ولم يقبل فضائله ولا مناقبه لأنَّه لم يصح في فضائله شيءٌ كما قاله ابن راهويه و ذلك أنَّه يقول : أنَّ كَانَ الْمُرَادُ مِنْ هَذِهِ الْعِبَارَةِ أَنَّهُ لَمْ يَصُحْ مِنْهَا شَيْءٌ عَلَى وَقْقِ شَرْطِ الْبَخَارِيِّ فَأَكْثَرُ الصَّحَابَةِ كَذَلِكَ إِذَا لَمْ يَصُحْ شَيْءٌ عَنْهَا، وَإِنْ لَمْ يَعْتَدْ ذَلِكَ الْقِيدُ فَلَا يَضُرُّ ذَلِكَ لَمَّا يَأْتِيَ أَنَّ مَنْ فَضَائِلَهُ مَا حَدَّيْتُهُ حَسَنٌ حَتَّى عَنْ الدَّوْمَدِيِّ كَمَا صَرَّحَ بِهِ جَامِعُهُ وَسَعْلَمَهُ مِمَّا يَأْتِي . وَالْحَدِيثُ الْحَسَنُ لِذَاتِهِ كَمَا هُنَا حِجَةً إِجْمَاعَ الْمُعَابِلِ الْمُضَعِّفِ فِي الْمُنَاقِبِ حِجَةً أَيْضًا، وَ حِينَئِذٍ فَمَا جَ ذَكَرَهُ ابن راهويه بتقدیر صحته لا يخدش في فضائل معاویة (۱).

”بعض لوگوں نے بیان کیا ہے کہ بخاری نے جس باب میں حضرت معاویہ کے حالات بیان کیے ہیں اس باب کا عنوان ”باب ذکر معاویہ“ رکھا ہے، ”باب فضائل معاویہ“ نہیں رکھا، نہ یہ کہا کہ ”باب مناقب معاویہ“ اس کا سبب یہ ہے کہ حضرت معاویہ کے فضائل میں کوئی صحیح حدیث وارد نہیں ہوئی جیسا کہ ابن راهویہ نے بیان کیا، اس کا جواب یہ ہے کہ اگر یہ مراد ہے کہ بخاری کی شرط کے مطابق کوئی روایت صحیح نہیں تو اکثر صحابہ کی یہی حالت ہے اور اگر ”شرط بخاری“ کی قید نہ لگائی جائے تو یہ بات غلط ہو گی کیونکہ ان کے فضائل

(۱)- (تطهیر الجنان والمران... ص: ۹-۱۰، الفصل الثاني، فی فضائله ومناقبہ وخصوصیاتہ وعلومه واجتہاده اخ)

میں بعض حدیثیں حسن ہیں، جیسا کہ امام ترمذی نے جامع ترمذی میں بیان کیا اور عنقریب تم کو معلوم ہو گا کہ حدیث "حسن لذاتہ" بالاجماع جحت ہے، بلکہ مناقب میں تو ضعیف حدیث بھی جحت ہوتی ہے۔ الخثرا بن راحویہ نے جو کچھ بیان کیا وہ فضائل معاویہ رضی اللہ عنہ میں قادر نہیں ہو سکتا۔

مندرجہ بالا تصریحات کی روشنی میں یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے کاتب نبوی ﷺ ہونے کی فضیلت کو جو حضرت امام مسلم رحمہ اللہ نے ذکر کی ہے علمائے کرام "اصح" چیز فرمائے ہیں، معلوم ہوا کہ علماء کے نزدیک فضیلت کتابت نبوی ﷺ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے حق میں صحیح تر فضیلت ہے اور صحیح حدیث سے ثابت ہے سوان کی فضیلت کے عدم صحبت کا قول درست نہیں اور جو روایات اس سے کم درجہ کی ہیں ان کے حق میں اکابر محدثین "حسن" ہونے کا حکم لگا رہے ہیں جس سے شرعی مسائل اور فقہی احکام ثابت ہوتے ہیں، چنانچہ حضرت علامہ عبدالعزیز فراہروی رحمہ اللہ (م ۱۲۳۹ھ) جنہیں مصنف نے اپنی اسی زیر بحث کتاب میں محقق و عالم دین حضرت علامہ عبدالعزیز فراہروی ..... جیسے الفاظ سے یاد کیا ہے (۱)، فرماتے ہیں:

فَإِنْ أَرِيدَ بَعْدَ الصَّحَةِ عَدَمَ الشُّبُوتَ فَهُوَ مُرْدُودٌ، لِمَا هُوَ بَيْنَ الْمُحَدِّثَيْنَ فَلَا يُضِيرُ فَإِنْ فَسَحْتُهَا ضِيقَةً وَعَامَةً الْأَحْكَامَ وَالْفَضَائِلَ  
إِنَّمَا تَثْبِتُ بِالْأَحَادِيثِ الْحَسَانَ لِعَزَّةِ الصَّحَاحِ وَلَا يَنْحُطُ مَا فِي  
الْمُسْنَدِ وَالسُّنْنَ عَنْ دَرْجَةِ الْحَسَنِ وَقَدْ تَقَرَّرَ فِي فَنِ الْحَدِيثِ  
جُوازُ الْعَمَلِ بِالْحَدِيثِ الْبَعْدِيِّ فِي الْفَضَائِلِ فَضْلًا عَنِ الْحَسَنِ  
وَقَدْ رَأَيْتَ فِي بَعْضِ الْكِتَابِ الْمُعْتَبَرَةِ مِنْ كَلَامِ الْإِمَامِ مَجْدَ الدِّينِ  
بْنِ الْأَثِيرِ صَاحِبِ مِيزَانِ الْجَامِعِ حَدِيثَ مُسْنَدِ اَحْمَدَ فِي فَضْيَلَةِ  
مَعَاوِيَةَ صَحِيحَ الْأَنْوَنِ لَا سَمِعَ حَضْرَ الْكِتَابِ فِي الْوَقْتِ وَلَمْ يَنْصُفْ  
الشَّيْخَ عَبْدَالْحَقِّ الدَّهْلَوِيَّ فِي شَرْحِ سَفَرِ السَّعَادَةِ فَانْهُ اَقْرَأَ كَلَامَ  
الْمُصْنَفِ وَلَمْ يَتَعَقَّبْهُ كَتَعْقِبَهُ عَلَى سَائِرِ تَعَصَّبَاتِهِ (۲).

(۱)-(حاشیہ ص ۵۰۲)

(۲)-(الناہیہ ص ۳۹ فصل فی الاجوبۃ عن مطاعن)

”سو اگر عدم صحت سے مراد یہ ہے کہ فضائلِ معاویہ رضی اللہ عنہ میں کوئی حدیث ثابت ہی نہیں تو یہ قول مردود ہے اور اگر صحت سے صحت مصطلحہ عند الحدۃ شیں مراد ہے تو کوئی حرج نہیں، کیونکہ اس کا دائرہ تنگ ہے۔ احادیث صحیحہ کی قلت کے باعث بیشتر احکام و فضائل احادیث حسان ہی سے ثابت ہوتے ہیں اور مسند احمد اور سنن کی حدیث درجہ حسن سے کم نہیں، اور فتنہ حدیث میں طے ہو چکا ہے کہ فضائل کے باب میں ضعیف حدیث پر بھی عمل جائز ہے، حسن کی تو کیا بات ہے اور میں نے کسی معتبر کتاب میں امام مجدد الدین ابن الاشر رحمۃ اللہ علیہ کا قول دیکھا تھا کہ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کی فضیلت میں مسند احمد کی حدیث صحیح ہے۔ مگر اس وقت وہ کتاب ذہن میں نہیں رہی اور شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے ”شرح سفر السعادة“ میں انصاف نہیں کیا، کیونکہ انہوں نے مصنف کے اس فقرہ پر تعقب نہیں کیا جیسا کہ اس کے دوسرے تعصبات پر تعقب کیا ہے۔

### سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے فضائل میں چند احادیث:

اب حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے فضائل میں چند احادیث ہم ناظرین کرام کی خدمت میں پیش کر رہے ہیں جن کو اکابر محدثین رحمۃ اللہ نے اپنی تصنیف میں درج فرمایا ہے، ملاحظہ فرمائیے:

(۱) حضرت عبد الرحمن بن ابی عمیرہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ آنحضرت رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

اللَّهُمَّ عَلِمْتَ الْكِتَابَ وَالْحِسَابَ وَقِهِ الْعَذَابِ<sup>(۱)</sup>.

(۱)-(\*البداية والنهاية.....ج ۲۸ ص ۱۲۱، تحت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*تاریخ اسلام ذہبی.....ج ۲، ص ۳۰۹، تحت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*سیر اعلام النبیاء.....ج ۲۸۸ ص ۲۸۸، ترجمہ معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*اصابہ.....ج ۲ ص ۱۶۲، تحت حارث بن زیاد الشامی)

(\*مسند احمد.....ج اص ۳۶۶، مسند ابن عباس رضی اللہ عنہما)

(\*مجموع الزوائد.....ج ۹ ص ۵۹۵-۵۹۳، باب ماجعہ فی معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

”اے اللہ! معاویہؓ کو کتاب و حساب کا علم عطا فرماؤ را سے عذاب  
سے محفوظ فرمائی۔<sup>(۱)</sup>

(۲) حضرت عرباض بن ساریہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے آنحضرت ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا:

اللهم علم معاوية الكتاب والحساب وقه العذاب (٢).

"اے اللہ! معاویہؓ کو کتاب و حساب کا علم دے اور عذاب سے محفوظ رکھ۔

(۱)۔ امام ذہبی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

هذا الحديث رواه ثقات ، لكن اختلفوا في صحة عبد الرحمن والأظهر

<sup>٣٠٩</sup> أنه صحابي، روى نحوه من وجوه آخر. (تاریخ اسلام.....ج ٢، ص ٣٠٩)

حضرت مجدد رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں: دراحدیث نبوی یا سنا دشکات آمدہ (مکتوبات: دفتر اول، مکتوپ ۲۵)

(۲)-(\*منداحمد.....ج۳ص۷۵اتحت مند عربانش بن ساریه

(\*) مُعَاوِيَة بْن أَبِي سَفِيَّانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا) تَحْتَ ذَكْرِ مَعَاوِيَة بْنِ أَبِي سَفِيَّانَ ص ٣٧٢ ج ٢

(\*) تاريخ الاسلام للذهبي..... ج ٢ ص ٣٠٩، تحت معاویة بن ابي سفیان رضی اللہ عنہما

(+ مجع الزوائد ..... ج ٩ ص ٥٩٢، باب ماجاء في معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهم )

(\* الاستيعاب ..... ج ٣ ص ٢٧٤، تحت معاویة بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*سير اعلام المغيلاء.....ج ٢ ص ٢٨٨، تحت معاوذه بن الى سفان رضي الله عنهما)

(\*)التاريخ الكبير لـ إمام بن خاروي..... ج ٨ ص ٢٠٢ تحت معاوذه بن أبي سفوان رضي الله عنهما

(\*) البداية والنهاية ..... ج ٨ ص ١٢٠، تحت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما

\* موارد الظمان ..... ص ٥٢٦، ماء في معاوته بن أبي سفيان رضي الله عنهما

\*كنز العمال ج ٢ ص ١٠٩، تحت فضائل الصحابة حرف أميم

مند احمد کیا اک بھروسہ کرچکھے نکال مصطفیٰ نام بردا

بڑے مدحیں مددیں اس درستہ دل سب نا ادھب ان رئیس رئے، یو نہ ده ہو د مند احمدے  
بڑے مدح ہیں اور ان کا کہنا ہے:

”غالباً کوئی حدیث ایسی نہیں جس کی اصل اس مسئلہ میں نہ ہو اور یہ دیگر مسانید سے ”صحیح تر“

ہے۔ (نام و نسب، ص ۵۲۷)

علامہ عبدالعزیز فرہاروی رحمہ اللہ (م ۱۲۳۹ھ) نے امام مجدد الدین ابن الاشیر کے حوالہ سے اس حدیث کو "صحیح" قرار دیا ہے۔ (النابیہ.....ص ۳۹)

(۳) حضرت عبدالرحمن بن ابی عمیرہؓ فرماتے ہیں کہ آنحضرت ﷺ نے حضرت معاویہؓ کے حق میں یہ دعا فرمائی:

اللَّهُمَّ اجْعَلْهُ هَادِيًّا وَاهْدِه.

قال الترمذی حسن  
غريب<sup>(۱)</sup>

”اے اللہ! معاویہؓ کو (لوگوں کے لیے) ہادی بناء، ہدایت یافتہ فرماؤر ان کے ذریعہ رسول کو ہدایت عطا فرماء۔“

(۴) عمیر بن سعد کہتے ہیں کہ حضرت معاویہؓ کا ذکر سوائے بھائی کے مت کرو کیونکہ میں نے آپ ﷺ سے سنا ہے:

اللَّهُمَّ اهْدِهِ

”اے اللہ! معاویہؓ کو ہدایت عطا فرماء۔“

### ان احادیث پر حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ کا تبصرہ:

ہماری ذکر کردہ چاروں احادیث حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ (۳۷۲-۷۲) نے البدایہ والنهایہ میں نقل فرمائی ہیں (جن کا حوالہ بقید جلد و صفحہ مذکورہ احادیث کے ذیل میں دیا جا چکا ہے) حافظ

(۱)- (\*جامع ترمذی.....ص ۲۷۵، کتاب المناقب، باب مناقب معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*التاریخ الکبیر لابن بخاری.....ج ۲۰۲ ص ۲۰۲، تحت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*تاریخ اسلام للذہبی.....ج ۲۳۰ ص ۳۱۰، تحت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما )

(\*مشکلۃ المصانع.....ص ۹۷۵، باب جامع المناقب )

(\*البدایہ والنهایہ.....ج ۸۲ ص ۱۲۱، تحت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*سیر اعلام الغبالاء.....ج ۲۸۸ ص ۲۸۸، تحت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*موارد الفطمان.....ص ۵۶۵، باب فی معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*حلیۃ الاولیاء.....ج ۳۵۸ ص ۳۵۸، تحت بشر بن الحارث الحافی)

(\*مجمع الاوسط.....ج ۳۸۰ ص ۳۸۰)

(۲)- (\*التاریخ الکبیر لابن بخاری.....ج ۲۹۰ ص ۲۹۰، تحت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*ترمذی شریف.....ص ۲۵۵، ابواب المناقب، باب مناقب معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*البدایہ والنهایہ.....ج ۱۲۲ ص ۱۲۲، ترجمہ معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

ابن کثیر رحمہ اللہ ان روایات کے نقل کے بعد آخر میں لکھتے ہیں:

وَاكْتَفِيْنَا بِمَا أُورَدْنَاهُ مِنَ الْأَحَادِيثِ الصَّحَاحِ وَالْحَسَانِ وَالْمُسْتَجَادَاتِ  
عَمَّا سَوَاهَا مِنَ الْمَوْضُوعَاتِ وَالْمُنْكَرَاتِ (۱)

”ہم نے صحیح، حسن اور جید احادیث ہی کے ذکر پر اکتفا کیا ہے، اور  
موضوع و منکر روایات سے احتراز کیا ہے۔“

### سیدات:

منقولہ بالا احادیث کے ساتھ ساتھ ہم سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کی فضیلت میں چند احادیث اور پیش کردے ہیں جو ”صحیح“ ہیں اور مصنف نام و نسب کو ایا ز اقد خود را بہ شناس کا مشورہ دیتے ہیں۔

(۱) صحیح بخاری ”باب ما قیل فی قتال الروم“ میں آنحضرت ﷺ کا ارشاد مروی ہے:

أول جيش من أمتي يغزوون البحر قد أوجبوا (۲).

”میری امت کا پہلا شکر جو بحری جہاد کرے گا، انہوں نے (جنت کو  
اپنے لیے) واجب کر لیا ہے۔“

اس بات پر امت کا اجماع ہے کہ اس ”اول جیش“ کے ”امیر جیش“ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ تھے، کیا یہ حدیث صحیح ان کی فضیلت میں نہیں ہے؟ اور کیا ناقد کو اس طرح جنت کی سند حاصل ہے؟ حافظ ابن حجر عسقلانی (۸۵۲ھ) اور حافظ بدر الدین عینی الحنفی (۸۵۵ھ) رحمہما اللہ فرماتے ہیں:

قال المهلب فی هذا الحديث منقبة لمعاویۃ لانه أول من  
غزا البحر (۳).

”مہلب نے کہا ہے کہ اس حدیث میں حضرت امیر معاویہؓ کی منقبت  
ہے کیونکہ وہی پہلے شخص ہیں جنہوں نے سب سے پہلے سند رپار جہاد کیا۔“

(۱)-(\*البداية والنهاية..... ج ۸ ص ۱۳۲، تحقیق ترجمہ معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہ)

(۲)-(\*بخاری..... ج ۱ ص ۲۱۰، کتاب الجہاد، باب ما قیل فی قتال الروم)

(\*مسلم ..... ج ۲ ص ۱۳۲، کتاب الامارة، باب فضل الغزو فی البحر)

(۳)-(\*فیض الباری..... ج ۶ ص ۱۰۲، کتاب الجہاد باب ما قیل فی قتال الروم)

(\*عجمۃ القواری..... ج ۱۳ ص ۲۹۳، کتاب الجہاد، باب ما قیل فی قتال الروم)

الہذا یہ حضرت معاویہؓ کے لیے بہت بڑی فضیلت ہے اور اس دنیا میں بشارتِ جنت نہایت سعادت مندی ہے فلہذا حضرت معاویہؓ کے حق میں عدم فضیلت کا قول کسی طرح درست نہیں۔

(۲) حضرت عبد الملک بن عمر سے روایت ہے کہ فرمایا رسول اللہ ﷺ نے:

یا معاویہ : ان ملکت فاحسن (۱)

”اے معاویہ ! جب تمہیں اقتدار نصیب ہو تو لوگوں سے حسن سلوک کرنا۔“

مذکورہ بالا حدیث کے بارے میں علامہ ابن حجر المکنی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

والحدیث حسن کما علمت، فهو مما يحتج به على

فضل معاویہ ﷺ (۲)

”یہ حدیث درجہ حسن میں ہے، جیسا کہ معلوم ہے اور یہ حضرت معاویہ ﷺ کے فضائل میں قابل استدلال ہے۔“

### تائید مزید:

(۱) پھر آپ ﷺ کا کاتب و حج اور آنحضرت ﷺ کی بارگاہ عالیہ سے جاری شدہ خطوط و فرائیں کا کاتب ہونا آپ ﷺ کی بڑی عظیم فضیلت ہے۔ سیرت کی کتابوں میں جہاں کاتبان نبوی ﷺ کا تذکرہ ہے وہاں آپ ﷺ کا نام نامی اسم گرامی بھی ہے۔

(ملاحظہ ہو: الاستیعاب تحت الاصابہ (۳)، مجمع الزوائد (۴) البدایہ والنہایہ (۵)، جوامع السیرۃ (۶))

خدمتِ نبوی ﷺ کی سعادت کے آگے ساری دنیا کی دولت یقین ہے، حضرت معاویہ ﷺ بار بار یہ سعادت میر آئی، حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما ایک مرتبہ کا واقعہ بیان کرتے ہیں:

(۱)- (المصنف لابن أبي شيبة ..... ج ۱۱ ص ۱۳۸ - ۱۳۷، کتاب الامراء)

(\*) المطالب العالية ..... ج ۲ ص ۱۰۸، تحت باب فضائل معاویہ رضی اللہ عنہ)

(۲)- (الصوات عن اخر قد ..... ص ۲۱۸، باب الخاتمة في بيان اعتقاد أهل السنة والجماعة في الصحابة)

(۳)- (ج ۳ ص ۳۷۵)

(۴)- (ج ۹ ص ۳۵۷)

(۵)- (ج ۸ ص ۲۱)

(۶)- (ص ۲۰)

(۲) عن ابن عباس رضی اللہ عنہ عن معاویہ قال قصرت عن راس رسول اللہ بمشقص (۱)

”ایک مرتبہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے آنحضرت ﷺ کے بال مشقص  
(لوہے کا خاص قسم کا آل) کے ساتھ کالئے،“

(۳) آپ رضی اللہ عنہ کے پاس آنحضرت ﷺ کے کچھ ”بال مبارک“ اور ”ناخن مبارک“ بھی بطور تبرک موجود و محفوظ تھے جسے آپ نے اپنے کفن میں رکھنے کی وصیت کی تھی جو پوری ہوئی (۲)۔

(۴) پھر غزوات (مثلاً حسین، طائف، تبوك) میں آپ رضی اللہ عنہ کی شرکت اور آنحضرت ﷺ سے آپ کے نسبی تعلقات..... یہ وہ فضائل ہیں جنہیں ”ناقدین معاویہ“ اپنے باطن کی آسودگی سے بھی گدانا نہیں کر سکتے۔ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ جو جہة الوداع میں بھی نبی اکرم ﷺ کے ساتھ تھے، پیر سید محمد کرم شاہ از ہری صاحب رقم طراز ہیں:

”پھر ظہر سے پہلے سرکارِ دو عالم ﷺ ملکہ مکرمہ کی طرف اپنی ناقہ پر سوار ہو کر روانہ ہوئے۔ حضور ﷺ نے اپنے پیچھے حضرت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما کو بٹھایا ہوا تھا اور جا کر طوافِ افاضہ کیا، اسی کو طوافِ صدر اور طوافِ زیارت بھی کہتے ہیں (۳)۔“

ان سب کے علاوہ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کا نہ صرف صحابی بلکہ ایک فقیہ اور مجتہد صحابی رسول ہونا بذات خود ایک عظیم فضیلت ہے اور فضائل صحابہ ﷺ میں قرآن کی جتنی آیات اور آنحضرت ﷺ کی جتنی احادیث موجود ہیں وہ سب سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے لیے ایک مستقل باب فضیلت رکھتی ہیں، ان فضائل کے ہوتے ہوئے اگر دوسرے فضائل نہ بھی ہوں تو اس سے آپ کی شان میں کسی قسم کی کمی واقع نہیں ہوتی، حافظ ابن قیم رحمہ اللہ (۴۵۷ھ) فرماتے ہیں:

(۱)-(\* صحیح البخاری ..... ج اص ۲۳۳، کتاب الحج، باب الحلق والقصیر عند الاحلال)

(\* صحیح مسلم ..... ج اص ۳۰۸، باب جواز التقصير لمعتمر من شعره)

(۲)-(تاریخ الخلفاء مترجم ..... ص ۷۰)

(۳)-(ضياء النبی ﷺ ..... ج ۲ ص ۶۸۷، باب جہة الوداع)

ومراده و مراد من قال ذلك من أهل الحديث : أنه لم يصح حديث في مناقبه بخصوصه، إلا فما صح عندهم في مناقب الصحابة علی العموم، ومناقب قريش فهو داخل فيه (۱).

”یعنی ان لوگوں کی مراد یہ ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے خصوصی مناقب کے لیے عدم صحیح حدیث کا قول ہے، ورنہ وہ تمام صحیح مسلم مناقب جو صحابہ کرام اور قریش کے لیے کتاب و شفت میں علی العموم موجود ہیں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ میں داخل ہیں۔“

### حافظ جلال الدین السیوطی رحمۃ اللہ کا حوالہ:

مصنف نے ”عدم فضیلت“ کے اعتراض میں علامہ جلال الدین السیوطی رحمۃ اللہ علیہ (م ۱۹۹ھ) کو بھی اپنا ہم نوا ثابت کرنے کی کوشش کی ہے اور تاریخ الخلفاء ص ۱۳۹ کا حوالہ دیا ہے۔ لیکن ہمیں تلاش بسیار کے باوجود حضرت علامہ سیوطی رحمۃ اللہ علیہ کا سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں ”عدم فضیلت“ کا قول نہ مل سکا۔ ہاں! سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں علامہ سیوطی رحمۃ اللہ علیہ کے یہ جملے ضرور ملے:

”امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے ایک عرصہ تک دربار رسالت میں کتابت و حجی کے فرائض انجام دیے اور بحیثیت کاتب ایک سوت زیستھ (۱۶۳) احادیث کے راوی ہیں، آپ کے حوالہ سے صحابہ رضی اللہ عنہ کے منجملہ ابن عباس رضی اللہ عنہ، ابن عمر رضی اللہ عنہ، ابن زیر رضی اللہ عنہ، ابووردا رضی اللہ عنہ، جریر بخاری رضی اللہ عنہ، نعمن بن بشیر رضی اللہ عنہ غیرہ اور تابعین کے منجملہ ابن مسیتب، حمید بن عبد الرحمن وغیرہ نے احادیث بیان کی ہیں، ہوشیاری و نزد باری میں مشہور تھے۔ آپ کی فضیلت میں اکثر احادیث وارد ہیں۔ ترمذی نے ابن الی عمر رضی اللہ عنہ کی زبانی لکھا ہے کہ سرور عالم رضی اللہ عنہ نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے لیے یہ دعا کی:

اے اللہ! انہیں ہدایت کرنے والا اور ہدایت یافتہ بنادے۔

احمد رحمۃ اللہ علیہ نے عرباض بن ساریہؓ کی زبانی لکھا ہے۔

میں نے خود رسول اللہؓ کو فرماتے تھا ہے:

”اے اللہ! معاویہؓ کو کتاب اور حساب سکھادے اور عذاب سے

محفوظ رکھ۔“

ابن ابی شیبہ رحمۃ اللہ علیہ اور طبرانی نے عبد الملک بن عمیر رحمۃ اللہ علیہ کی

زبانی لکھا ہے۔ حضرت امیر معاویہؓ نے کہا جب سے رسول اللہؓ نے

یہ فرمایا تھا کہ:

اے معاویہ! جب تمہیں اقتدار نصیب ہو تو لوگوں سے حسن سلوک کرنا۔

اس وقت سے مجھے امید تھی کہ میں خلیفہ ضرور بنوں گا<sup>(۱)</sup>۔

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

باید دانست کہ معاویہ بن ابی سفیانؓ کیے ازا صحاب آنحضرت

بودا و صاحب فضیلت جلیلہ وزمرہ صحابہؓ نہار در حق اور سو عظی نکنی و

دور رطہ سب اونہ اوپتی تام تکب حرام نشوی<sup>(۲)</sup>۔

”جاننا چاہیے کہ حضرت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما ایک شخص

تھے، اصحاب رسول اللہؓ میں سے اور زمرة صحابہؓ میں بڑے صاحب

فضیلت تھے، تم کبھی ان کے حق میں بدگمانی نہ کرنا اور ان کی بدگوئی میں بتلانہ

ہونا ورنہ تم حرام کے مر تکب ہو گے۔“

کیا اب بھی ہم نہ کہیں۔

بہت شور سنتے تھے پہلو میں دل کا

جو چیرا تو اک قطرہ خون نہ نکلا

(۱) - (تاریخ الخلفاء..... ص ۶۵ تحت حضرت معاویہؓ)

(۲) - (اب الحسن، ۶۰۷، فصل نوح، فتن)

## ایک اور طرز سے:

چلیے کچھ دیر کے لیے ہم ان تمام دلائل کو چھوڑ کر مصنف کے تحریر کردہ جملوں پر غور کرتے ہیں کہ کیا اس سے فضائل معاویہ رضی اللہ عنہ کی تمام احادیث کی نفی ہو جاتی ہے؟ موصوف کا کہنا ہے:

”صاحب فتح الباری فرماتے ہیں کہ امام احمدؓ نے اپنے کلام میں اس بات کی طرف اشارہ کیا کہ لوگوں نے جناب امیر معاویہؓ کے لیے اپنی طرف سے فضائل و مناقب کی ”جور دایات“ گھر لی ہیں۔ ان کی کوئی اصل نہیں اور فضائل معاویہؓ میں بہت سی احادیث مردی ہیں لیکن ان میں سے کوئی روایت نہیں جو انساد کے لحاظ سے صحیح ہو (۱)۔“

صاحب فتح الباری حضرت امام احمد رحمہ اللہ کا یہ اشارہ نقل کر رہے ہیں کہ لوگوں نے سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے فضائل میں ”جور دایات“ گھر لی ہیں وہ جعلی ہیں، ان کی کوئی اصل نہیں۔ اس کا مطلب یہ تو نہیں ہے کہ فضائل معاویہ رضی اللہ عنہ میں کوئی روایت ثابت ہی نہیں ہے۔ خود حضرت امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ نے اپنی کتاب مسند احمد (۲) میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے فضائل کی احادیث نقل کی ہیں۔

اگر وضعی اور گھری ہوئی روایات کے انکار سے گل روایات کی نفی لازم آتی ہے تو قبلہ! سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کا نمبر تو بعد میں ہے، سیدنا علی المرتضی رضی اللہ عنہ سے زیادہ کس کے فضائل میں احادیث وضع کی گئی ہیں، حافظ ذہبی رحمہ اللہ (م ۳۸۷ھ) عامرا شعی رحمہ اللہ کا قول نقل کرتے ہیں:

ما کذب علی احد من هذه الامة ما کذب علی علی رضی اللہ عنہ (۳)

”امّت میں جس قدر جھوٹ سیدنا علی رضی اللہ عنہ پر باندھا گیا ہے اس قدر کسی

پر نہیں باندھا گیا“۔

حافظ ابن قیم جوزی رحمہ اللہ (م ۱۵۷ھ) فرماتے ہیں:

(۱)-(نام و نسب ..... ص ۵۱۵)

(۲)-(ج ۲۳ ص ۱۲۷، ۱۲۶)

(۳)-(\* تذكرة الحفاظ ..... ج اص ۸۲، تحت ذکر ابو عامر الشعی)

(\* میزان الاعتدال ..... ج اص ۲۳۶، تحت ذکر الحارث بن عبد اللہ الاعور)

قال الحافظ أبو يعلى الخليلی فی کتاب الإرشاد:  
وضعت الرافضة فی علی رضی اللہ عنہ و اهل الہیت نحو ثلاٹ ماہہ  
ألف حدیث<sup>(۱)</sup>

”حافظ ابو یعلیٰ الخلیلی“ کتاب الارشاد میں فرماتے ہیں کہ رواضنے  
فضائل علی اور فضائل اہل بیت رضی اللہ عنہ میں تین لاکھ احادیث گھڑ کر پھیلادی ہیں۔  
حافظ خلیلی رحمہ اللہ کے اس ارشاد پر حافظ ابن قیم رحمہ اللہ یوں مہر تصدیق ثبت کرتے ہیں:  
ولا تستبعد هدا، فإنك لو تتبع ما عندهم من ذلك،  
لوجدت الأمر كما قال<sup>(۲)</sup>

”اور (حافظ خلیلی کی) اس بات میں کوئی استبعاد نہیں اگر تم ( وضع شدہ  
مواد کی) جستجو کرو گے تو معاملہ ایسا ہی پاؤ گے جیسا کہ حافظ الخلیلی نے کہا ہے۔“

حضرات علمائے کرام کے ان بیانات کے بعد اب اگر کوئی نادان فضائل علی رضی اللہ عنہ و اہل بیت  
رضی اللہ عنہ کی تمام احادیث کا انکار کر دے جیسا کہ مصنف نام و نسب نے سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ کیا  
ہے<sup>(۳)</sup> تو پھر اس کے لیے سوائے ہدایت کی دعا کے اور کیا کیا جا سکتا ہے۔ اب رہا مصنف کا  
آخری جملہ کہ:

”فضائل معاویہ رضی اللہ عنہ میں بہت آئی احادیث مردی ہیں، لیکن اس میں  
کوئی روایت ایسی نہیں جو اسناد کے لحاظ سے صحیح ہو۔“  
اس بحث میں دو باتیں لائق توجہ ہیں:

(۱) یہ بات گھڑی ہوئی روایات کے بارے میں کہی جا رہی ہے، کیونکہ سلسلہ کلام پچھے سے  
جملی احادیث کے بارے میں چل رہا ہے کہ فضائل معاویہ رضی اللہ عنہ میں جو گھڑی ہوئی روایات مردی  
ہیں، ان میں سے کوئی روایت ایسی نہیں جو اسناد کے لحاظ سے صحیح ہو، یہ بات ہمارے موقف کے

(۱)- (المنار المنیف ..... ج ۱۹۸، فصل ۳۰)

(۲)- (ایضاً)

(۳)- (نام و نسب ..... ج ۵۱۸)

ہرگز خلاف نہیں، بلکہ ہم بھی وضعی اور جعلی روایات کا انکار کرتے ہیں، خواہ وہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے بارے میں ہوں یا حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں، جناب احمد رضا خان صاحب بریلوی (م ۱۳۲۱ھ) فرماتے ہیں:

”الصادقأیوں ہی وہ مناقب امیر معاویہ و عمر و بن عاص رضی اللہ عنہما کے صرف نواب کی روایت سے آئیں کہ جس طرح روضہ نے فضائل امیر المؤمنین والہل بیت رضی اللہ عنہم قریب تین لاکھ حدیثوں کے وضع کیس کمانص علیہ الحافظ ابو یعلی والحافظ الخلیلی فی الارشاد یونہی نواب نے مناقب معاویہ رضی اللہ عنہم حدیثیں گھڑیں کما ارشد الیہ الامام الذاب عن السنہ احمد ابن حنبل رحمہ اللہ (۱)۔“

(۲) اگر اس بیان سے فضائل معاویہ رضی اللہ عنہ کی تمام احادیث کا انکار مقصود ہے تو یہ بیان مشاہدہ اور نقل دونوں کے خلاف ہے، کیونکہ جمہور محدثین فضائل معاویہ رضی اللہ عنہم میں وارد شدہ احادیث کو ”صحیح“ اور ”حسن“ قرار دیتے ہیں۔

(۳) اور جہاں تک ضعیف روایات کی بات ہے تو فضائل کے باب میں ضعیف روایات بھی مقبول ہوتی ہیں، جیسا کہ ملا علی قاریؒ نے الم موضوعات الکبیر (۲) علامہ ابن حجر مکیؒ نے تطہیر البھان (۳)، علامہ سخاویؒ نے المقاصد الحسنة (۴) اور علامہ محمد بن عراق الکنائیؒ نے تنزیہ الشریعہ (۵) میں اس پر تفصیلی کلام کیا ہے۔

اگر ضعیف روایات قابل قبول نہ ہوں تو خود فضائل سیدنا علی رضی اللہ عنہ کی بے شمار روایات کو چھوڑ دینا ہوگا۔

## حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ کا حوالہ:

مُصنَّف نام و نسب نے ”عدم فضیلت“ کے اعتراض میں شیخ الاسلام حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ (م ۱۳۲۷ھ) کو بھی اپنا ہم مسلک ثابت کرنے کی سعی فرمائی ہے، اس سلسلہ میں مُصنَّف نے حضرت شیخ الاسلام کی کتاب منہاج السنۃ کا حوالہ بھی دیا ہے، پہلے وہ حوالہ اور اس پر مُصنَّف کا تبصرہ

(۱)- (فتاویٰ رضویہ جدید..... ج ۵ ص ۳۶۱)

(۲)- ص ۱۰۸ (۳)- ص ۱۳ (۴)- ص ۲۳۱ (۵)- ص ۱۵۷

ملاحظہ ہو پھر ہمارا جواب.....

”شیخ ابن تیمیہ اگر چہ شیعوں کے شدید مخالف ہیں اور ان کے عقائد باطلہ کی تردید میں ایک صحیح کتاب منہاج اللہ کے نام سے تصنیف کی جسے آفاقی شہرت و مقبولیت حاصل ہوئی، اس منہاج اللہ میں ابن تیمیہ جناب معاویہ کے فضائل اور ان کے اجتہاد کے سلسلہ میں مردی احادیث کا ذکر ان الفاظ میں کرتے ہیں:

ہاں معاویہ کے ساتھ مردا نیہ وغیرہم کا ایک بڑا گروہ ہے، وہ لوگ جنہوں نے ان کے ساتھ مل کر لڑائی کی یا ان کے بعد جوان کے متبوعین ہوئے وہ کہتے ہیں کہ وہ (معاویہ) علی المرتضیؑ کے ساتھ لڑائی کے معاملہ میں حق پر تھے اور معاویہؑ نیتہند و مصیب تھے اور علی المرتضیؑ یا ان کے ساتھی ظالم تھے یا خطائے اجتہادی میں بتلا تھے اور اس سلسلہ میں معاویہؑ کے لیے بہت سی کتابیں بھی لکھی گئی ہیں، جیسے کتاب المردا نیہ، جس کے مصنف جاہن ہیں..... اور ”ایک گروہ“ نے تو معاویہؑ کے فضائل میں من گھڑت روایات اور احادیث رسالت مآب ﷺ سے روایت کیں لیکن وہ سب کی سب جھوٹ ہیں اور اس سلسلہ میں ان کے لمبے چوڑے دلائل ہیں یہاں جن کے ذکر کا موقع نہیں لیکن یہ لوگ اس بارے میں اہل سنت کے نزدیک خطاط پر ہیں اگر چہ روافض کی خطائی کی خطائی سے بڑھ کر ہے۔ (منہاج اللہ ..... ج ۲ ص ۲۰۷)

شیخ ابن تیمیہؑ نے شیعہ سے شدید مخالفت کے باوجود حق بات کہہ دی اور حق یہ ہے کہ اہل حق کا حق بھی یہی ہے کہ مخالفت کے باوجود حقائق کو تسلیم کریں، شیعہ سے ان کی مخالفت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ شیخ ابن تیمیہؑ جہاں خوارج اور بنو امیہ کے اس منظم گروہ کا ذکر کر رہے ہیں جنہوں نے جناب امیر معاویہؑ کے فضائل و مناقب میں احادیث وضع کیں وہاں یہ بھی کہہ رہے ہیں کہ شیعوں کی خطائی سے بڑی خطاء ہے، ایسے انسان کا فضائل جناب معاویہؑ کے سلسلہ میں مردی احادیث کے لیے کل کذب (وہ سب

روایات جھوٹی ہیں) کہنا خصوصی اہمیت رکھتا ہے حالانکہ شیعہ کو نیچا دکھانے کے لیے وہ بھی کہ سکتے تھے کہ اگر فضائلِ اہل بیتؑ میں مردی احادیث صحیح ہیں تو جتنا بِ معاویہؓ کے حق میں مردی احادیث بھی پاریٰ صحیت کو پہنچی ہوئی ہیں مگر انہوں نے ایسا نہیں کیا..... ع

”خدار حمت کند ایں عاشقانِ پاک طینت را (۱)”

**الجواب:** شیخ الاسلام حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ کے دیے گئے حوالہ اور اس سے مصنف کے اخذ شدہ مضمون (جو ان کی ”علمیت“ اور ”کمالِ اخذ و استنباط“ پر پوری طرح گواہ ہے) پر ہم وہی کہنا چاہتے ہیں جو امیر المؤمنین و یعقوب المسلمین سیدنا و مولانا علیؑ نے خوارج سے کہا تھا:

هذا کلمة حق يراد بها باطل (۲)

مصنف نے حافظ ابن تیمیہؓ کے ذکر کردہ حوالہ سے جو مشہوم و مراد اخذ کیا ہے وہ خارجیوں ہی کے قبیل سے ہے۔

(۱) سب سے پہلی بات تو یہ کہ حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ ان حضرات کے اس خیالِ فاسد کی تردید فرمائے ہیں جو یہ کہتے ہیں کہ سیدنا علیؑ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ لڑائی کے معاملہ میں ظالم یا خطاءٰ اجتہادی کے مرتكب تھے اس سے حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ کا ہرگز یہ مقصد نہیں کہ وہ معاذ اللہ حضرت معاویہؓ کو (مصنف نام و نسب کی طرح) باطل پر اور خطاءٰ منکر کا مرتكب گردانتے تھے..... وہ جہاں سیدنا علیؑ رضی اللہ عنہ کے مخصوص فضائل، ان کے ”حق بالخلافة“ اور مشاجرات میں ”اقرب الی الحق“ ہونے کے قائل ہیں وہیں وہ حضرات علیؑ و معاویہ رضی اللہ عنہما کے باہمی اختلاف کو ”اجتہادی“ مانتے ہیں جیسا کہ صفاتِ گزشتہ میں حافظ صاحب رحمہ اللہ کے حوالہ سے بیان کر چکا ہوں ..... ہاں! ابن تیمیہؓ نے ایک نصیحت ضروری ہے جسے بطور عبرت نقل کر دیتا ہوں:

و لهذا كان من مذهب أهل السنة الامساك عما

شجر بين الصحابة فإنه قد ثبتت فضائلهم ووجبت مواليتهم

(۱)- (نام و نسب ..... ص ۵۱۹-۵۱۷)

(۲)- (البداية والنهاية ..... ج ۷ ص ۲۸۱، نز ۳۷۰، تحت خروج الخوارج)

وَمَحْبِتُهُمْ وَمَا وَقَعَ مِنْهُ مَا يَكُونُ لَهُمْ فِيهِ عَذْرٌ يَخْفِي عَلَى  
الْإِنْسَانِ وَمِنْهُ مَا تَابَ صَاحِبُهُ مِنْهُ وَمِنْهُ مَا يَكُونُ مَغْفُورًا  
فَالخُوْضُ فِيمَا شَجَرَ يَوْقِعُ فِي نُفُوسِ كَثِيرٍ مِّنَ النَّاسِ بِغَضَّا  
وَذَمًا وَيَكُونُ فِي ذَلِكَ هُوَ مُخْطَنًا بِلَ عَاصِيًا فِي ضِرِّ نَفْسِهِ وَمِنْ  
خَاطِئِ مَعْهُ فِي ذَلِكَ كَمَا جُرِيَ لِأَكْثَرِ فِي ذَلِكَ فَإِنَّهُمْ  
تَكَلَّمُوا بِكَلَامٍ لَا يَحْبِهُ اللَّهُ وَلَا رَسُولُهُ إِمَّا مِنْ ذَمٍّ مِّنْ لَا يَسْتَحقُ  
الذَّمِّ وَإِمَّا مِنْ مَدْحٍ أَمْرٍ لَا تَسْتَحقُ الْمَدْحُ وَلَهُذَا كَانَ  
الْأَمْسَاكُ طَرِيقَةً أَفَاضِلُ السَّلْفِ (۱).

”اسی لیے مشاجراتِ صحابہ رضی اللہ عنہم کے بارے خاموشی اہل سنت  
والجماعت کا نہ صہب ہے کیونکہ ان کے فضائل ثابت اور ان سے محبت واجب  
ہے اور ان کے ذریعہ سے جو واقعات و قوع پذیر ہوئے ان کے بارے میں ان  
کے نزدیک ایسے عذر ہوں گے جن تک ہر انسان کی رسائی نہیں، اکثر لوگوں  
سے وہ مخفی ہیں، نیزان میں سے بعض تائب ہو گئے ہوں گے اور بعض مغفور  
ہوں گے، ان کے باہمی جھگڑوں میں بحث کا نتیجہ یہ ہو گا کہ بہت سے لوگوں  
کے دلوں میں ان کے خلاف بعض اور مذمت کے جذبات پیدا ہو جائیں گے،  
اسی طرح وہ شخص خطا کار اور گناہ گار ہو گا اور اپنے ساتھ اس شخص کو بھی نقصان  
میں ڈال دے گا جو اس کے ساتھ اس بارے میں بحث کرے گا جس طرح اکثر  
کام کرنے والوں کا مشاہدہ کیا گیا ہے وہ عموماً ایسی باتیں کرتے ہیں جو اللہ اور  
اس کے رسول ﷺ کے نزدیک ناپسندیدہ ہوتی ہیں جو فی الواقع مسْتَحْقِ ذمَّ نہیں  
ہوتے اور ان کی مذمت اور جو چیزیں قابل مدح نہیں ہوتیں، ان کی مدح  
کر جاتے ہیں اسی لیے افضل سلف کا طریقہ یہ رہا ہے کہ اس بارے میں  
خاموشی اختیار کی جائے۔“

(۱) - (منہاج السنۃ ..... ج ۲ ص ۲۱۹ - ۲۲۰ فصل قال الرافضی و کان بالیمن یوم الفتح ان)

مُصنفِ نام و نسب نے حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ کی اس بات کا جسے وہ ”افاضل سلف کا طریقہ“ فرمائے ہے ہیں کتنا پاس و لحاظ رکھا؟

(۲) حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ:

”ایک گروہ نے تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے فضائل میں من گھڑت روایات اور احادیث رسالت مآب ﷺ سے روایت کیں لیکن وہ سب کی سب جھوٹی ہیں۔“

حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ کی ان عبارات سے مُصنفِ نام و نسب نے یہ نتیجہ اخذ کیا ہے کہ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے مناقب و فضائل میں رسالت مآب ﷺ سے جتنی احادیث مروی ہیں ابن تیمیہ رحمہ اللہ کے نزدیک کل کذب وہ سب کی سب جھوٹی ہیں..... حالانکہ ایسا نہیں ہے حضرت شیخ الاسلام رحمہ اللہ تو ان روایات کی نفی فرمائے ہیں جو ”ایک گروہ“ نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے فضائل کو ثابت کرنے کے لیے گھڑی ہیں، اس کا ہرگز یہ مطلب نہیں ہے کہ فضائل معاویہ رضی اللہ عنہ میں وارد شدہ احادیث ”سب کی سب جھوٹی“ ہیں۔

خود فتاویٰ ابن تیمیہ میں حضرت شیخ الاسلام رحمہ اللہ نے سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے فضائل پر بڑا جید کلام فرمایا ہے اور فضائلِ معاویہ رضی اللہ عنہ میں ہماری نقل کردہ احادیث میں سے ایک حدیث کو بطور استدلال پیش کیا ہے، ملاحظہ فرمائیں:

ومعاویۃ قد استکتبه رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وقال :

”اللَّهُمَّ علِمْتَ الْكِتَابَ وَالْحِسَابَ، وَقَهْ العَذَابَ“ (۱).

”حضرور کرم ﷺ نے معاویہ رضی اللہ عنہ کو اپنا کتاب بنایا اور ان کے بارے میں

فرمایا: اے اللہ! معاویہ کو کتاب و حساب کا علم دے اور عذاب سے محفوظ فرماء۔“

کیا حافظ ابن تیمیہ نے اس حدیث کو موضوع دیں گھڑت جانتے ہوئے بھی اسے رسول اللہ ﷺ کی طرف مسوب کیا؟ اور کیا اب مُصنفِ نام و نسب کے نزدیک حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ پر:

(۱)۔ (مجموع فتاویٰ شیخ الاسلام.... ج ۳۵ ص ۶۲، باب الخلافۃ والملک الحتح، تحت دعاء الرسول معاویۃ)

من کذب علی متعمداً فلیتبوأ مقعده من النار<sup>(۱)</sup>.

کی وعید شدید صادق نہیں آئے گی؟

(۳) مُصطفیٰ نام و نسب لکھتے ہیں کہ ”شیخ ابن تیمیہ“ نے شیعہ سے شدید ”مخالفت“ کے باوجود حق بات کہہ دی ..... عزیز من! شیخ ابن تیمیہ رحمہ اللہ کو شیعہ سے شدید ”اختلاف“ ہے نہ کہ ”مخالفت“ ..... اختلف اور مخالفت میں فرق ہوتا ہے جس سے اہل علم بخوبی واقف ہیں آپ کو تو سیدنا معاویہ رض سے ”اختلاف“ کا حق بھی نہیں مگر آپ حضرت معاویہ رض کی ”مخالفت“ پر کمر بستہ ہیں ..... ۶

اے طفل خود معاملہ قد سے عصا پلند

(۱) - (بخاری ..... ج اص ۲۱، کتاب الحلم، باب اثمر مرن کذب علی النبی صلی اللہ علیہ وسالم)

## بدعات کا الزام

مصنف نام و نسب بعنوان ”دورہ بنو امیہ کی بدعات“ ارقام کرتے ہیں:

”بدعات کا سلسلہ اگرچہ جناب معاویہؓ کے دورہ امارت میں شروع ہو گیا تھا، مگر ان کے اختلاف نے تو انہا کر دی، یہاں اس کی تفصیل میں جانے کا وقت نہیں، مختصرًا ایک بدعut ہی کا ذکر کیا جاتا ہے۔ مجی الدین ابن عربیؓ لکھتے ہیں... عیدِ دین میں اذان اور اقامت نہ کہنا شست ہے، مگر جناب معاویہؓ نے نمازِ عید سے پہلے اذان اور تکبیر شروع کروادی۔ (فتوات مکہ وجہ ص ۵۲۰) چونکہ ایسے تاریخی حقائق و شواہد کو زیر بحث لانا ہمارا موضوع نہیں ورنہ بے شمار ایسے تاریخی حقائق جو الہ جات کے ساتھ پیش کیے جاسکتے ہیں۔

جن کے مطالعہ سے انسان ضرور چونک اٹھتا ہے اور یہ سوچنے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ آخر یہ سب کچھ کیوں اور کیسے ہوا اور قرآن و سنت میں اس کا ثبوت کہاں پر موجود ہے (۱)۔

اس بحث میں دو امور لاکن توجہ ہیں:

- (۱) بدعات کا سلسلہ اگرچہ جناب معاویہؓ کے دورہ امارت میں شروع ہو گیا تھا.... گویا اپنے عہد میں سیدنا معاویہؓ بانی بدعات ہیں۔ (اعاذنا اللہ)
- (۲) جناب معاویہؓ نے نمازِ عید سے پہلے اذان اور تکبیر شروع کروادکر بدعut کا ارتکاب کیا.....

**جواب امر اول:** جہاں تک صحابہؓ کرامؓ اور بدعات کا تعلق ہے تو یہ ایک متفقہ امر ہے کہ صحابہؓ کرامؓ کے اقوال و اعمال بدعات میں داخل نہیں، بلکہ ان کے اقوال

واعمال تو امت کے لیے جلت ہیں..... اس کے لیے منہاج النہ (۱)، اعلام الموقعن (۲)، بدائع الفوائد (۳)، طبقات بیکی (۴)، عجمۃ القاری (۵)، کتاب الحلم (۶)، احکام (۷) ازالت الخفاء (۸)، اور یسر من رائی (۹) کا مطالعہ کیجیے۔

اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم امت میں سے کسی کی تعدل کے محتاج نہیں۔ اس مضمون کو خطیب بغدادی رحمۃ اللہ علیہ کے حوالہ سے شروع میں ذکر کر چکا ہوں۔ مزید تفصیل کے لیے ملاحظہ فرمائیے: مرقۃ (۱۰)، اسد الغابہ (۱۱)، استیعاب (۱۲)، اصابة (۱۳)، تقریر الاصول (۱۴)، فواتح الرحموت (۱۵)، سامرۃ (۱۶)۔

جب صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے اقوال و اعمال امت کے لیے جلت ہیں اور وہ کسی کی تعدل کے محتاج بھی نہیں ہیں تو وہ خود بدعت کا موضوع کیسے بن سکتے ہیں؟  
آنحضرت ﷺ کا ارشاد ہے کہ ناجی فرقہ وہی ہوگا:

ما انما علیہ واصحابی (۱۷)۔

”جو میرے اور میرے صحابہ کے طریقہ پر ہوگا۔“

آنحضرت ﷺ نے اپنے اس ارشاد میں صاف طور پر بتلا دیا ہے کہ میرا طریقہ اور میرے صحابہ کا طریقہ تمہارے لیے قندیل ہدایت ہے، بائیہم اقتدیتم اہدیتم ان میں سے جس کی بھی پیروی کر لو ہدایت ہی پر رہو گے۔ اس حدیث سے جہاں صحابہ ﷺ کی فضیلت و منقبت ثابت ہوتی ہے وہیں یہ بات بھی واضح ہو جاتی ہے کہ آنحضرت ﷺ نے صحابہ ﷺ کو اپنے ساتھ شامل کر کے امت کو حق اور باطل کے پر کھنے کا میزان و معیار بھی بتلا دیا ہے۔ خود قرآن نے جماعتِ صحابہ ﷺ کو معیارِ حق قرار دیا ہے:

(۱)- ج ۱ص ۲۵۶ (۲)- ج ۱ص ۶۷ (۳)- ج ۳ص ۷۲ (۴)- ج ۱ص ۲۶۲

(۵)- ج ۳ص ۳۲۲ (۶)- ج ۲ص ۸۳ (۷)- ج ۲ص ۱۳۰ (۸)- ج ۱ص ۱۶ (۹)- ج ۲ص ۳۸

(۱۰)- ج ۵ص ۷۵ (۱۱)- ج ۱ص ۲ (۱۲)- ج ۱ص ۲ (۱۳)- ج ۱ص ۱۱

(۱۴)- ج ۲ص ۲۶۰ (۱۵)- ج ۱ص ۱۵۶ (۱۶)- ج ۱ص ۱۵۸

(۱۷)- (\*ترمذی)..... ج ۲ص ۸۹، ابواب الایمان، باب افتراق هنده الامۃ

(\*مستدرک حاکم)..... ج ۱ص ۱۲۹، کتاب الحلم

(\*مشکلۃ)..... ج ۱ص ۳۰، کتاب الایمان، باب الاعتصام بالکتاب والسنۃ

وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ  
الْمُؤْمِنِينَ نُوَلَّهُ مَا تَوَلَّٰ وَنُضْلِهِ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا (۱).

”اور جو شخص مخالفت کرے رسول ﷺ کی جب کہ اس کے سامنے  
ہدایت کھل چکی ہے اور چلے مومنین کا راستہ چھوڑ کر ہم اس کو پھیر دیں گے، جدھر  
وہ جاتا ہے اور اس کو دوزخ میں جھونک دیں گے اور وہ ہے بہت بُرا لٹھ کانا۔“

اس آیت مبارکہ میں ”سبیل المؤمنین“ سے مراد جماعت صحابہ ﷺ ہے۔ اسی طرح ایک  
حدیث میں آنحضرت ﷺ کا ارشاد ہے:

أوصيكم باصحابي ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم  
فليلزم الجماعة (۲).....

”میں تمہیں وصیت کرتا ہوں صحابہؓ کے بارے میں (کہ ان کے نشان  
قدم کی پیروی کرنا) پھر جوان سے متعلق ہیں، پھر جوان سے متعلق ہیں.....  
اس جماعت کا ساتھ نہ چھوڑنا“۔

اسی لیے حدیث میں آنحضرت ﷺ نے صحابہؓ اور تابعین اور تابعین کے زمانہ کو  
خیر القرون کہا ہے (۳)۔

سیدنا عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ (۳۲۴ھ) کا ارشاد ہے:

مِنْ كَانَ مَسْتَنْافِلِيْسْتَنْ بِمَنْ قَدَمَاتِ إِنَّ الْحَىٰ لَا تَوْمَنْ  
عَلَيْهِ الْفَتْنَةُ أَوْلَئِكَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
كَانُوا أَفْضَلُ هَذِهِ الْأُمَّةِ، أَبْرَاهَا قُلُوبًا، وَأَعْمَقَهَا عُلُومًا، وَأَقْلَهَا  
تَكْلِيفًا إِنْخَارَهُمُ اللَّهُ لِصَحَّةِ نَبِيِّهِ، وَلِإِقَامَةِ دِينِهِ، فَأَعْرِفُوْهُمْ أَنَّهُمْ

(۱)-(النساء: ۱۱۵)

(۲)-(\*مستدرک ..... ج ۱۱۲، ح ۱۱۲، کتاب العلم)

(\*مسند ابو داود طیاری ..... ج ۱۷، ح ۱۷)

(۳)-(\*بخاری ..... ج ۱۱۵، ح ۱۱۵، باب فضل اصحاب النبی ﷺ)

(\*مسلم ..... ج ۲، ح ۳۰۹، کتاب الفھائل، باب فضل الصحابة ثم الذين يلهمون الخ)

فضلهم، وأتبعوهם على أثراهم وتمسكونا بما استطعتم من  
أخلاقهم وسيرهم، فإنهم كانوا على الهدى المستقيم<sup>(۱)</sup>.

”جو شخص اقتدا کرنا چاہتا ہے تو ان حضرات کی اقتدا کرے جو نعمت  
ہو چکے ہیں، کیونکہ زندہ شخص فتنہ سے مامون نہیں اور یہ (قابل اقتدا لوگ)  
اصحاب محمد ﷺ ہیں جو اس امت میں سب سے افضل، پاکیزہ قلوب کے مالک  
عیق علم والے، سب سے بڑھ کر تکلف سے پرہیز کرنے والے تھے، اللہ تعالیٰ  
نے ان کو اپنے نبی ﷺ کی صحبت و رفاقت اور دین کو قائم کرنے کے لیے جن لیا  
تھا، ان کے فضائل کو پہچانو، ان کے نشان قدم کی پیروی کرو اور جہاں تک ممکن  
ہو ان کے سیرت و اخلاق کو اختیار کرو کیونکہ یہ حضرات ہدایت اور صراطِ مستقیم  
پر تھے۔“

حضرت سیدنا عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ (م ۱۰۱ھ) ایک شخص کے سوال کے جواب میں  
فرماتے ہیں:

فأرض لنفسك مارضي به القوم لأنفسهم ، فإنهم على  
علم وفروا ، وبصر نافذ كفوا ، وهم على كشف الأمور كانوا  
أقوى ، بفضل ما كانوا فيه أولى فإن كان الهدى ما انتم عليه  
سبقتموهם إليه<sup>(۲)</sup> .

”تم اپنی ذات کے لیے اسی طریق کو پسند کرو جس کو سلف صالحین نے  
اپنے لیے پسند کیا، کیونکہ یہ حضرات صحیح علم پر مطلع تھے، اور وہ گہری بصیرت کی بنا  
پر ان بدعاات سے مجتنب و محترر رہے اور بلاشبہ وہ معاملات کی تہہ تک پہنچنے پر  
زیادہ قدر رکھتے تھے، اور جس حالت پر وہ تھے، وہ افضل تر حالت تھی، پس  
اگر ہدایت کا راستہ وہ ہے جو تم نے سلف صالحین کے برخلاف اختیار کیا ہے تو

(۱)- (رواه رزین مشکلۃ ..... ج ۳۳ ص ۳۳، باب الاعتصام بالكتاب والسنة)

(۲)- (ابوداؤد ..... ج ۲ ص ۲۷، کتاب النہ، باب فی لزوم النہ)

اس کا مطلب یہ ہوا کہ تم ہدایت کی طرف ان حضرات سے (معاذ  
اللہ) سبقت لے گئے ہو۔

امام الشہد حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ (م ۶۷۱ھ) لکھتے ہیں:

اقول: الفرقة الناجية هم الاخذون في العقيدة والعمل  
جميعا بما ظهر من الكتاب والسنة وجرى عليه جمهور  
الصحابة والتابعين ..... الى ان قال ..... وغير الناجية كل  
فرقة انت حللت عقيدة خلاف عقيدة السلف او عملا دون  
اعمالهم<sup>(۱)</sup>.

”میں کہتا ہوں کہ فرقۃ ناجیہ صرف وہی ہے جو عقیدہ اور عمل دونوں میں  
کتاب و سنت، جس پر جمہور صحابہ کرام اور تابعین کا رہنمائی تھے، کی پیروی  
کرے ..... اور غیر نجات یافتہ ہروہ فرقہ ہے جو سلف صالحین کے عقیدہ کے  
خلاف کوئی اور عقیدہ یا عمل اختیار کرے۔“

سو جن کے اقوال و اعمال امت کے لیے جوت ہوں، وہ خود لاکی اقتدا ہوں، معیار  
ہدایت ہوں، دائرہ بدعات میں کیسے داخل ہو سکتے ہیں؟ جو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم پر بدعات کا الزام لگاتا  
ہے وہ بدعت کی تعریف (جو سلف صالحین سے منقول ہے) ہی سے ناواقف ہے۔ بلکہ حضرات  
سلف صالحین کے زادیک تو جماعت صحابہ ﷺ کا ساتھ چھوڑنے والا تارک سنت کھلاتا ہے:  
واما ترک السنة فالخروج من الجماعة<sup>(۲)</sup>.

”اور سنت کو چھوڑنا جماعت سے خروج ہے۔“

## بدعت کی تعریف:

مولانا سخاوت علی جو پوری الحنفی رحمہ اللہ (م ۱۲۵ھ) فرماتے ہیں:

(۱)- (حجۃ اللہ البالغہ ..... ج ۱۰، بحث فی الاعتصام بالكتاب والسنۃ)

(۲)- (\*مستدرک ..... ج ۱۲۰، کتاب العلم)

(\*منہاج السنۃ ..... ج ۲۳۶، ج ۲۳۷، فصل قال الرافضی ایضاً الجماع یہ اصلانی الدلالة اخ)

”بدعت وہ کام خواہ عقیدہ کہ دین کا ہوا اور آخرت کا نفع اور ضرر اس میں سمجھتے ہوں، ثابت نہ ہوا ہو، رسول مقبول ﷺ سے اور آپ ﷺ کے صحابہؓ سے (۱)۔

حضرت علامہ تقی الدین رحمہ اللہ (م ۸۰۸ھ) فرماتے ہیں:

ان البدعة المذمومة هو المحدث في الدين من غير أن يكون في عهد الصحابة والتابعين ولا دل علىه الدليل الشرعي (۲).

”نموم بدعت وہ ہے جو دین کے اندر ایجاد کی جائے اور وہ عہد صحابہؓ اور تابعینؓ میں نہ ہوا اور نہ ہی اس پر کوئی دلیل شرعی دال ہو۔“  
علامہ عبدالعزیز فراہمی رحمہ اللہ (م ۱۲۳۹ھ) لکھتے ہیں:

هو كل ما حدث في الدين بعد زمان الصحابة بلا حجة شرعية (۳)۔

”بدعت ہر وہ چیز ہے جو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے عہد کے بعد بلا جبیت شرعیہ دین میں نکالی جائے۔“

حضرت علامہ ابن کثیر رحمہ اللہ (م ۷۷۷ھ) فرماتے ہیں:

أما أهل السنة والجماعة فيقولون في كل فعل وقول لم يثبت عن الصحابة هو بدعة لأنَّه لو كان خيراً سبقونا إليه لأنَّهم لم يتركوا خصلة من خصال الخير إلا وقد بادروا إليها (۴)۔

(۱)-(رسالہ تقویٰ... ص ۹)

(۲)-(شرح المقاصد... ج ۲ ص ۱۷۲، تحت الجھث الثامن حکم المؤمن والكافر والفاقد)

(۳)-(نبراس... ص ۲۱)

(۴)-(تفسیر ابن کثیر... ج ۲ ص ۱۵۷، تحت سورۃ فصلت)

”اہل سنت والجماعت کا کہنا یہ ہے کہ ہر وہ قول و فعل جو صحابہ رضی اللہ عنہ سے ثابت نہ ہو، بدعت ہے کیونکہ اگر اس کام میں خیر ہوتی تو صحابہ رضی اللہ عنہ ضرور اس کام میں سبقت لے جاتے، اس لیے کہ انہوں نے نیکی کے کسی پہلو اور عمدہ خصلت کو ترک نہیں کیا بلکہ وہ ہر کام میں سبقت لے گئے ہیں۔“

مفہوم قلیم ہند حضرتِ مفتی کفایت اللہ دہلوی رحمہ اللہ (م ۱۳۷۲ھ) فرماتے ہیں:

”بدعت ان چیزوں کو کہتے ہیں جن کی اصل شریعت میں ثابت نہ ہو، یعنی قرآن مجید اور احادیث شریف میں اس کا ثبوت نہ ملے اور رسول اللہ ﷺ اور صحابہ کرام اور تابعین اور تابعوں کے زمانہ میں اس کا وجود نہ ہو (۱)۔“

حضرت مولانا کریم بخش رحمہ اللہ (م ۱۳۶۵ھ) فرماتے ہیں:

”اصطلاح شریعت میں بدعت ہر وہ فعل دین ہے جس کو قرونِ ثلاثة

کے اہل حق کی اکثریت نے قبول نہ کیا ہو (۲)۔“

اسی لیے سیدنا عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ (م ۳۲ھ) کا ارشاد ہے:

اتبعوا آثارنا ولا تبتدعوا فقد كفيتم (۳)۔

”تم ہمارے (یعنی صحابہ رضی اللہ عنہ کے) نشانِ قدم کی اتباع کرو اور بدعتات

نہ ایجاد کرو، تم جس دین پر ہو وہ تمہیں کافی ہے۔“

سیدنا حذیفہ رضی اللہ عنہ (م ۳۶ھ) فرماتے ہیں:

کل عبادة لم يتبعدها اصحاب رسول الله صلى الله عليه

وسلم فلا تعبدوها (۴)۔

”ہر وہ عبادت جسے صحابہ رضی اللہ عنہ نہیں کیا تم بھی مت کرنا۔“

(۱) - (تعلیم الاسلام ..... حصہ چہارم ص ۲۲)

(۲) - (حقیقتہ الایمان ..... ص ۳۸)

(۳) - (الاعتصام ..... ج ۱ ص ۵۹، الباب الثاني فی زم المبدع وسوء منقلب اصحابہ تحت الوجه الثالث من النقل)

(۴) - (الاعتصام ..... ج ۲ ص ۳۶۶، الباب الثامن فی الفرق بین المبدع والمصالح المرسلة والاتحسان)

اسی طرح ہمارے فقہائے کرام حجۃم اللہ آنحضرت ﷺ اور صحابہ ﷺ کے عدم فعل کو ایک مستقل ضابطہ اور دلیل سمجھتے ہیں اور اس سے استدلال پکڑتے ہیں۔ چند ایک مقامات دیکھیے:

(۱) حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ:

”دعا میں تجمع کی رعایت کی طرف دھیان نہ رکھنا اور اس سے پرہیز کرتے رہنا، کیونکہ آنحضرت ﷺ اور صحابہ ﷺ دعا میں تجمع نہیں کرتے تھے (۱)۔“

(۲) عالمگیری میں ہے:

”سورۃ الکافرون کا آخر تک بالجماع پڑھنا مکروہ ہے، اس لیے کہ وہ بدعہت ہے، صحابہ ﷺ اور تابعین سے منقول نہیں ہے (۲)۔“

(۳) محمد بن عیسیٰ الطبری رحمہ اللہ حضرت امام مالک رحمہ اللہ (م ۱۷۹ھ) کا اصول نقل کرتے ہیں کہ:

کُلْ حَدِيثٍ جَاءَكَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمْ يَلْغُكَ أَنْ أَحَدًا مِنَ الصَّحَابَةِ فَعْلَهُ فَدْعَهُ (۳)۔

”ہر حدیث جو تمہیں نبی پاک ﷺ سے ملے اور اس پر کسی صحابی کا عمل نہ ہوا سے چھوڑ دو۔“

اس تفصیل سے اتنی بات تو واضح ہو جاتی ہے کہ اقوال و اعمال صحابہ ﷺ جست ہیں، ہم غیر مقلد یعنی کوروتے تھے کہ وہ اقوال صحابہ ﷺ کو جست نہیں مانتے، لیکن آج شنتی کے نام پر ایسے مولوی بھی پیدا ہو گئے ہیں جو خود صحابہ ﷺ کو ”بدعتی“ کہہ رہے ہیں، نعوذ باللہ، یعنی اب تک تو حضرات صحابہ ﷺ کے طرز عمل سے بدعہت اور سُنّت کی شناخت ہوتی تھی لیکن اب ”لعن آخر هذه الامة اولها“ کے تحت لوگوں نے صحابہ ﷺ کو ”بدعتی“ کہنا شروع کر دیا ہے۔ فیالعجب!

مزید حیرانی اس بات پر ہوتی ہے کہ اگر صحابہ نعوذ باللہ، بدعتی ہیں تو ان کی اقتدا کا حکم چہ معنی دارد؟

(۱)-(صحیح البخاری..... ج ۲ ص ۹۳۸، کتاب الدعوات، باب ما يكره من الجمجم في الدعاء)

(۲)-(فتاوی عالمگیری ..... ج ۲، ص ۲۶۳، باب الکراہۃ بحوالہ المنهاج الواضح ..... ص ۹۷)

(۳)-(الفقیہ والمحفظہ ..... ج ۱ ص ۳۲، باب القول فيما يرد به خبر الواحد)

پھر سیدنا حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ پر بدعت کی تہمت..... جو مجتهد صحابی ہونے کے ساتھ ساتھ اصحاب فتویٰ اور کئی احادیث کے راوی ہیں، سیدنا عبداللہ ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں:

لیس احد منا اعلم من معاویۃ (۱).

”هم (موجود صحابہ) میں معاویۃ رضی اللہ عنہما سے بڑا عالم کوئی نہیں ہے۔“

ایک مرتبہ وتر کی بحث میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما ہی نے حضرت معاویۃ رضی اللہ عنہما کی نقابت کی تعریف انه فقیہ (۲) کہہ کر فرمائی:

مصنف نام و نسب نے تو حضرت معاویۃ رضی اللہ عنہما کو نعوذ باللہ بدعتی کہا، لیکن ابن عباس رضی اللہ عنہما کہتے ہیں:

ما كان معاویۃ على رسول الله ﷺ متهمًا (۳).

”حضرت معاویۃ رضی اللہ عنہما آنحضرت ﷺ سے روایت کرنے میں (کسی کے ہاں) متهم نہیں تھے۔“

پھر سیدنا معاویۃ رضی اللہ عنہما کا شمار اصحاب فتویٰ میں ہوتا ہے (۴)۔

حضرت معاویۃ رضی اللہ عنہما سے صحابہ کرام ﷺ نے احادیث نقل کی ہیں، جن کی تعداد ایک سو تریسٹھ ۱۶۳ ہے۔ آپ سے روایت کرنے والوں میں عبداللہ ابن عباس، عبداللہ ابن زبیر، ابو درداء، ابو سعید الخدرا و معاویۃ بن عمر رضی اللہ عنہما شامل ہیں (۵)۔

اب ایے جلیل القدر اور مجتهد صحابی کو ”بدعتی“ قرار دینا واقعی بڑے حوصلہ کی بات ہے،

(۱)- (السنن الكبير للبيهقي ..... ج ۳ ص ۲۶، باب الور)

(۲)- (صحیح البخاری ..... ج اص ۵۳، ذکر معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(۳)- (مسند احمد ..... ج ۳ ص ۹۵، مسند الشافعیین)

(۴)- (\*اعلام الموقعين ..... ج اص ۵، ابتدائی فصول)

(\*تدریب الراوی ص ۲۰۲، بحث واکثر ہم فقیہ ابن عباس)

(\*الاصابہ ..... ج اص ۱۶۶، مقدمة الكتاب، الفصل الثالث)

(۵)- (\*الاصابہ ..... ج ۶ ص ۱۲۲، تحت معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*اسد الغابہ ..... ج ۵ ص ۲۲۲-۲۲۳، تحت معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

اگر میں آج مہر علی شاہ صاحب (م ۱۳۵۶ھ) کا نام لے کر انہیں ”بدعتی“ کہہ دوں تو کیا مہر صاحب کا کوئی عقیدت منداں ”الزام“ کو برداشت کرے گا اور کیا یہ جملہ ان کے حلقة ارادت میں کہرام برپا نہیں کر دے گا؟ اگر ”بدعتی“ کہنا مہر علی صاحب کی ذات سیادت مآب کے شایان شان نہیں بلکہ صراحتاً تنقیص، سوئے ادب اور گستاخی ہے تو کیا کسی صحابی کی شان میں ایسے الزامات زیبا ہیں؟

آپ ہی اپنی ادواں پہ ذرا غور کریں  
ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہوگی

**جواب امر دوم:** دوسرا الزام مصنف نے سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے ذمہ یہ عائد کیا ہے:

”عیدین میں اذان واقامت نہ کہنا سُفت ہے مگر جناب معاویہ رضی اللہ عنہ نے

نمازِ عید سے پہلے اذان اور بکیر شروع کروادی“۔

**الجواب:** موصوف جب سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ پر عائد کیا گیا تو اگر ان کا ضمیر (کسی درجہ میں بھی) زندہ ہے تو انہیں ضرور ملامت کر رہا ہو گا..... کیا اس الزام کی نسبت سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کی جانب صحیح ہے؟

اور کیا یہ حدث جو سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ پر عائد کیا گیا ہے واقعات کے اعتبار سے درست ہے؟ کیا مقامِ طعن میں مجروح و مقدوح روایات فائدہ دیتی ہیں؟ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ میں اتباع سنت اور نہیں منکرات کا جذبہ کتنا تھا اس کے لیے درج ذیل کتب کی طرف مراجعت فرمائیے:

جمع الزوائد (۱)، مشکوٰۃ (۲)، مسلم (۳)، المصنف لابن ابی شیبہ (۴)، السنن للدارمی (۵)، تاریخ المدینۃ المنورہ (۶)، الادب المفرد للبغیاری (۷)، منداد امام احمد (۸)، ترمذی (۹)، السنن الکبری للبیهقی (۱۰)، منداد الحمیدی (۱۱)۔

ایسے قیمع سنت، مجتهد اور فقیہہ صحابی رضی اللہ عنہ پر بدعت کی تہمت و ہر نا انصاف و داشمندی ہے؟ اور کیا کسی انسان کی طرف (صحابہ رضی اللہ عنہ کی تو کیا بات ہے) ناکرده جرم کا انتساب صحیح ہے؟ ہم اس سے زیادہ اور کیا کہیں..... ہم اس طعن کے جواب میں مصنف نام و نسب سے وہی سوالات کرنا چاہتے ہیں جو محقق العصر و کیلیں صحابہ اور سفیر اہل بیت حضرت اقدس مولانا محمد نافع صاحب نفعنا اللہ بعلو مہ نے ناقدرین و طاعنین سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ سے (ایسی طعن کے سلسلے میں) کیے ہیں:

(۱)- ج ۹ ص ۷۷، ۳۵۷، ۲۲- ص ۱۰۵، (۲)- ج ۳ ص ۲۸۸، (۳)- ج ۲ ص ۳۵۱، (۴)- ص ۲۰۰، (۵)- ج ۱ ص ۱۳۲، (۶)- ص ۱۳۳، (۷)- ج ۳ ص ۹۳، (۸)- ج ۲ ص ۱۰۰، (۹)- ج ۲ ص ۲۹۰، (۱۰)- ج ۲ ص ۲۷۳

” (۱) طعن پیدا کرنے والے احباب کے ذمہ ہے کہ یہ بات واضح کریں کہ اذان صلوٰۃ العید کو کس سن اور کس سال میں جاری کیا گیا؟

(۲) تمام ممالکِ اسلامیہ میں اس کا اجراء کیا گیا یا صرف بلادِ شام میں <sup>(۱)</sup>؟

(۳) جس علاقہ میں یہ حکم جاری کیا گیا اس میں کیا رد عمل ہوا؟

(۴) کیا اس دور کے سب اہلِ اسلام (صحابہ و تابعین وغیرہم) نے اس کو قبول کیا؟ یا مخالفت ہوئی؟

(۵) پھر اس مخالفت کی وضاحت در کار ہو گی کہ کن حضرات نے مخالفت کی؟ اور کن حضرات نے تائید کی؟

(۶) خصوصاً اہلِ حرمین نے اس حکم پر عمل کیا یا اس کو رد کیا؟

(۷) ہاشمی اکابر نے اس سے کیا تاثر لیا؟ تعاون کیا یا تنخالف کیا؟

ان تمام تفصیلات کو سامنے لا کر پھر اس کا تجزیہ کرنا ہوگا اور مسئلہ کے نشیب و فراز کو پیش نظر رکھنا ہوگا۔ یہ چیزیں مفترض احباب کے ذمہ ہیں کہ ان کو صاف کریں۔ اگر حضرت امیر معاویہ رض کے دور خلافت کو مطعون کرنا مطلوب ہے تو پھر ان کو اُن کو واضح کیجیے اور اگر اس دور کے اکابر امت نے مخالفت کی تھی تو وہ حکم نافذ کیسے ہو سکا؟ نیز اس مخالفت کی وضاحت کسی صحیح حوالہ کے ساتھ مطلوب ہے۔

مقامِ طعن میں مجروح و مقدوح روایات کام نہیں دے سکتیں اور اگر اکابر (بشمول بنی ہاشم.....ناقل) نے موافقت کی تھی تو اس کے نتیجہ میں صرف حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نہیں بلکہ ان تمام حضرات پر ارتکاب بدعت کا طعن وارد ہوتا ہے، جنہوں نے تعاون علی الاثم والعدوان کا ارتکاب کیا، حالانکہ یہ حضرات تعاون علی الاثم والعدوان کرنے والے نہیں تھے (۲)۔

(۱) - (جبکہ کتب حدیث کو دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ سیدنا مغیرہ بن شعبہ رض جو کوفہ میں سیدنا معاویہ رض کی طرف سے گورز تھے، بغیر اذان واقامت کے نماز عید پڑھاتے تھے۔ (المصنف لعبدالرازاق ..... ج ۳ ص ۲۸، تحت باب الاذان لھمما (عید ان) المصنف لابن المیثیہ ..... ج ۲ ص ۱۲۸، تحت بحث مذا)

(٢)- (سيرت امير معاویه ..... ج ٢ ص ٣٢٦ - ٣٢٧، تحت خطبہ و اذان قبل العید)

اس بحث کے آخر میں ہم مصنف نام و نسب سے تین باتیں مزید کہنا چاہتے ہیں:

(۱) مُصنفِ نام ونسب نے ایک بے سند قول پیش کر کے سیدنا معاویہؓ کو ”بدعتی“ کہہ دیا..... حالانکہ صحابہ کرامؓ کا مقام تو اتنا بلند ہے کہ اگر کسی حدیث سے صحابہ کرامؓ کی ذوات مقدسہ پر حرف آتا ہو تو اس کی تادیل ضروری ہے، اس بات کو شروع میں مفتی اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع رحمہ اللہ (م ۱۳۹۶ھ) کے حوالہ سے لکھ چکا ہوں۔ دو حوالہ جات مزید ملاحظہ فرمائیے:

شیخ الاسلام حضرت علامہ محبی الدین نووی رحمہ اللہ (م ۷۴۷ھ) لکھتے ہیں:

قال العلماء الاحاديث الواردة التي في ظاهرها دخل على صحابي يجب تاويلها قالوا ولا يقع في روایات الثقات الا ما يمكن تاويله<sup>(١)</sup>.

”علماء کا قول ہے کہ وہ احادیث جن سے کسی صحابی پر بظاہر حرف آتا ہو، ان کی تاویل واجب ہے، علماء یہ کہتے ہیں کہ صحیح روایات میں کوئی ایسی روایت موجود نہیں، جس کی تاویل نہ ہو سکے۔“

امام راشد حضرت مولانا سید حسین احمد مدینی قدس سرہ (م ۱۳۷۸ھ) فرماتے ہیں:

- ”یہ مورخین کی روایات تو عموماً بے سرد پا ہوتی ہیں، نہ راویوں کا پتہ ہوتا ہے نہ ان کی توثیق و تحریک کی خبر ہوتی ہے، نہ اتصال و انقطاع سے بحث ہوتی ہے اور اگر بعض متقدّمین نے سند کا التزام بھی کیا ہے تو عموماً ان میں ہر غوث و نہیں سے اور ارسال و انقطاع کے ساتھ لیا گیا ہے، خواہ ابن اشیر ہوں یا ابن قتیبہ، ابن الحدید ہوں یا ابن سعد۔

ابن اخبار کو مستقاض و متواتر قرار دینا بالکل غلط ہے اور بے موقع ہے، صحابہؓ کے متعلق ان قطعی اور متواتر نصوص اور دلائل نقلیہ و عقلیہ کی موجودگی میں اگر روایات صحیحہ احادیث کی بھی موجود ہوتیں تو مردود یا ماؤں قرار دی جاتیں، چہ جائیکہ روایات تاریخ (۲)۔

(١)- (مسلم مع النووى ..... ج ٢ ص ٢٨، باب من فضائل على بن أبي طالب)

(٢) - (مكتوبات شیخ الاسلام ..... ج ۱ ص ۲۸۷ مکتوب نمبر ۸۹)

(۲) مصنف نام و نسب نے صحابی رسول ﷺ کو ”بدعتی“ کہہ کر خود بدعت کا ارتکاب کیا ہے، علم کلام کے مقتدی رعلام علامہ ابوالشکور السالمی رحمۃ اللہ علیہ (م ۲۶۵ھ) فرماتے ہیں:

الکلام فی البدعة علی خمسة اوجه الكلام فی الله  
والکلام فی کلام الله والکلام فی قدر الله والکلام فی عبید الله  
والکلام فی اصحاب رسول الله صلی الله علیہ وسلم<sup>(۱)</sup>.

”بدعت کے پانچ انداز ہیں: اللہ کی ذات و صفات پر (سلف صالحین سے ہٹ کر) کلام کرنا، قرآن کے بارے میں نیا قول پیش کرنا، اللہ کی قدرت پر بحث کرنا، اللہ کے پیغمبروں پر کلام کرنا، صحابہ کرام ﷺ پر رائے زنی کرنا۔“

(۳) مصنف نام و نسب نے جو بہتان سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ پر باندھا، اول تو اس کی نسبت ہی سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کی طرف مخدوش ہے، اگر بالفرض اس کی نسبت سیدنا معاویہؓ کی جانب صحیح بھی ہوتی تب بھی اس کو کسی پہلو سے ”بدعت“، نہیں کہا جاسکتا، شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی صاحب مدظلہ ارقم فرماتے ہیں:

”میرا جواب یہ ہے کہ اگر وہ صحابی یا تابعی مجتہد ہے اور اپنے قول کی بنیاد کسی بھی شرعی دلیل پر رکھتا ہے (خواہ وہ شرعی دلیل ہمیں کمزور نظر آتی ہو) تو بلاشبہ اسے ”اجتہاد“، اسی کہا جائے گا، اسے ”بدعت“ یا ”تحریف“، نہیں کہہ سکتے، ایسی صورت میں عمل تو بلاشبہ قرآن و حدیث اور خلافت راشدینؓ کی سُفت ہی پر کیا جائے گا، صحابیؓ کے منفرد مسلک کو کمزور، مرجوح، یہاں تک کہ اجتہادی غلطی بھی کہا جاسکتا ہے، لیکن اسے ”بدعت“، قرار دینے کے کوئی معنی نہیں ہیں۔“

صحابہ کرامؓ کا معاملہ تو بہت بلند ہے، بعد کے فقهاء مجتہدین سے ایسے بے شمار اقوال مروی ہیں جو بظاہر قرآن و سنت کے خلاف نظر آتے ہیں، لیکن چونکہ ان کی کوئی نہ کوئی شرعی بنیاد کمزور یا مضبوط موجود ہے، اس لیے ایسے اقوال کو اجتہادی غلطی تو کہا گیا ہے لیکن ”بدعت“، کسی نے نہیں کہا۔ مثلاً امام شافعی

اس بات کے قائل ہیں کہ اگر کوئی شخص ذبیحہ پر اسم اللہ پڑھنا جان بوجھ کر چھوڑ دے تو بھی ذبیحہ حلال ہوتا ہے (بداية المحتهد.....ج ۱ص ۲۳۶) حالانکہ قرآن کریم کی صریح آیت موجود ہے کہ:

وَلَا تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكُرِ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ

”اور اس (ذبیحہ) میں سے متکھاؤ جس پر اللہ کا نام نہ لیا گیا ہو۔“

جمهور فقہاء نے امام شافعیؓ کے اس مسلک کی تردید کی ہے، اسے کمزور کہا ہے، اور اس پر عمل نہیں کیا، لیکن کیا کوئی ایک عالم بھی ایسا بتایا جا سکتا ہے جس نے اس مسلک کی وجہ سے امام شافعیؓ پر بدعت کا الزام عائد کیا ہو؟ وجہ یہی ہے کہ امام شافعیؓ مجتہد ہیں اور اپنے قول کی ایک شرعی بنیاد رکھتے ہیں، یہ بنیاد جمہور کے نزدیک کمزور سمجھی، لیکن ان کو ”بدعت“ اور ”تحریف دین“ کے الزام سے برداشت کرنے کے لیے کافی ہے، ورنہ اگر ملک صاحب کے اصول کے مطابق ”بدعت“ کے خطاب میں اتنی فیاضی سے کام لیا جائے تو امت کا شاید کوئی مجتہد بھی اس نشر کی زد سے نہیں بچ سکے گا کیونکہ ہر ایک کے یہاں ایک دو اقوال ضرور ایسے ملتے ہیں جو بظاہر قرآن و سنت کے خلاف نظر آتے ہیں اور جمہور امت نے اسی لیے ان کو قبول نہیں کیا بلکہ رد کر دیا ہے مگر ان کے عمل کو ”بدعت“ کسی نے نہیں کہا۔

ہاں! شرط یہ ہے کہ ایسے قول کا قائل اجتہاد کی الہیت رکھتا ہو اور اس کے بارے میں یہ گمان نہ کیا جا سکتا ہو کہ وہ خواہشاتِ نفسانی کی اتباع میں تحریف دین کا مرتكب ہو گا، امام شاطبی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

الرَّأْيُ الْمَذْمُومُ مَا بَنَى عَلَى الْجَهَلِ وَاتِّبَاعُ الْهُوَى مِنْ غَيْرِ  
النِّسْكِ إِلَيْهِ وَمَا كَانَ هَذِهِ فَرِيعَةُ إِلَيْهِ وَإِنْ كَانَ فِي أَصْلِهِ مُحَمَّدًا  
وَذَلِكَ راجِعٌ إِلَى أَصْلِ شَرْعِي فَالْأَوَّلُ دَاخِلٌ تَحْتَ حَدِ الْبَدْعَةِ  
وَتَسْرِيْلٌ عَلَيْهِ أَدْلَةُ الدِّينِ وَالثَّانِي خَارِجٌ عَنْهُ وَلَا يَكُونُ بَدْعَةً أَبْدَاهُ.

(الاعتراض.....ج ۱ص ۱۳۱)

”قابل ندامت رائے وہ ہے جو جہالت اور خواہشات کی پیروی پر مبنی ہو اور اس میں کسی اصل شرعی کی طرف رجوع نہ کیا گیا ہو، اور رائے کی دوسری قسم وہ ہے جو اگرچہ اپنی اصل کے اعتبار سے محمود ہو لیکن رائے ندوم کا ذریعہ بن سکتی ہے، اور اس کی بنیاد کسی شرعی اصل پر ہوتی ہے ان میں سے پہلی قسم تو بدعثت کی تعریف میں داخل ہے اور اس پر ندامت کے دلائل کا اطلاق ہوتا ہے، لیکن دوسری قسم کی رائے اس سے خارج ہے اور وہ کبھی بدعثت نہیں ہو سکتی (۱)۔

(۲) مصنف نے تو ایک بے سند قول پیش کر کے سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کو ”بعنی“ کہہ دیا۔ اب ہم ایک با سند قول پیش کر کے ان سے اس کا جواب طلب کرتے ہیں۔ آنحضرت ﷺ کے ارشاد کا مفہوم ہے:

”جس حاملہ عورت کے شوہر کا انتقال ہو جائے تو وضع حمل سے اس کی عذت پوری ہو جاتی ہے (۲)۔

حافظ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ (۸۵۲ھ) فرماتے ہیں:

وقد قال جمهور العلماء من السلف وأئمۃ الفتوی فی الأمسكار : إن الحامل إذا مات عنها زوجها تحل بوضع الحمل وتنتقضى عدة الوفاة، وخالف في ذلك على فقال : تعتمد آخر الأجلين، ومعناه أنها أن وضعت قبل مضي أربعة أشهر وعشرين تربصت إلى انقضائها ولا تحل بمجرد الوضع، وإن انقضت المدة قبل الوضع تربصت الوضع. آخر جهه سعید بن منصور وعبد بن حمید عن علی بسند صحيح ، وبه قال ابن عباس كما في هذه القصة، ويقال إنه رجع عنه، ويقریه إن المنشور

(۱) - (حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ تاریخ تھاق ..... ج ۱۶۸-۱۶۹، تحت بدعثت کا الزام)

(۲) - (\*بخاری ..... ج ۸۰۲، کتاب الطلاق، باب احوال الاحمال چھن ان یضعن حملھن)

(\* مسلم ..... ج ۸۸۶، کتاب الطلاق، باب انقضاء العدة المتوفى عنها وغيرها بوضع احتمل)

### عن اتباعہ و فاق الجماعتہ فی ذلک<sup>(۱)</sup>

”جمهور علمائے سلف اور ائمہ فتویٰ کا قول یہ ہے کہ حاملہ عورت کا شوہر فوت ہو جائے تو وضعِ حمل کے ساتھ ہی وہ آزاد ہو جائے گی اور اسی کے ساتھ اس کی عدۃ پوری ہو جائے گی۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا فتویٰ اس کے خلاف ہے۔ چنانچہ ان کے نزدیک ایسی عورت دونوں مددوں میں بعد والی مددت تک عدۃ گزارے گی۔ جس کا مطلب یہ ہے کہ اگر اس کو وضعِ حمل چار ماہ دس دن سے پہلے ہو گیا تو چارہ ماہ دس دن تک عدۃ گزارے گی۔ صرف وضعِ حمل سے آزاد نہ ہو گی اور اگر مدت مذکورہ وضعِ حمل سے پہلے پوری ہو گئی تو وضعِ حمل تک انتظار کرے گی۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ سے یہ فتویٰ سعید بن منصور اور عبد بن حمید نے صحیح سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔ جیسا کہ واقعہ میں مذکور ہے۔ ابن عباس رضی اللہ عنہما کا قول بھی یہی تھا پھر انہوں نے اس قول سے رجوع کر لیا اور ان سے اجماع امت کے اتباع کا منقول ہونا اس (رجوع) پر قوی دلیل ہے۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ کا یہی فتویٰ فروع کافی<sup>(۲)</sup>، من لا تحضره الفقیر<sup>(۳)</sup>، تہذیب الاحکام<sup>(۴)</sup> میں بھی موجود ہے۔

ع بندہ پر در منصفی کرنا خدا کو دیکھ کر

### ”فتواتِ مکیہ“ کے حوالہ پر بحث:

مصنف نام و نسب کے سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ پر عائد کیے گئے اس اعتراض کی حقیقت واضح ہو جانے کے بعد مناسب معلوم ہوتا ہے کہ مصنف کے اس موضوع پر پیش کیے گئے حوالہ کی بھی تحقیق کر لی جائے، مصنف نے اپنی بات کی تائید میں شیخ اکبر مجی الدین بن عربی رحمہ اللہ (م ۹۳۸ھ) کی کتاب فتوحاتِ مکیہ ج اص ۵۳۰ کا حوالہ پیش کیا ہے، فتوحاتِ مکیہ کا حوالہ پیش کرنے

(۱)-فتح ابصاری.... ج ۹ ص ۳۶۹، کتاب الطلاق، باب والما کی بخشن من الحجیخ من نسخہ ان ارجمان

(۲)-ج ۶ ص ۱۱۳، (۳)-ج ۳ ص ۳۲۹، (۴)-ج ۸ ص ۱۵۰

سے اتنا تو معلوم ہو گیا کہ اس بے بنیاد اعتراض کے پاس کتب تاریخ و حدیث سے باسنڈ کوئی حوالہ نہیں اور پھر فتوحاتِ مکّیہ کا حوالہ بھی بے سند ہے، جبکہ امام مسلم رحمۃ اللہ علیہ (۲۶۱ھ) امام عبد اللہ بن مبارک رحمۃ اللہ (م ۱۸۱ھ) کا یہ قول مقدمہ صحیح مسلم میں نقل کرتے ہیں کہ:

الاسناد من الدین ولو لا الاسناد لقال من شاء ما شاء<sup>(۱)</sup>.

”اسناد دین میں سے ہیں اگر اسناد نہ ہوتیں تو ہر کوئی جو کچھ چاہتا کہہ دیتا۔“

اب رہی بات فتوحاتِ مکّیہ کی تو اول تو اس میں اکابر علمائے اعلام کی تحقیق کے مطابق الحاقات ہو چکے ہیں<sup>(۲)</sup>۔

دوم رہی بات فتوحات کی اسنادی اور حوالہ جاتی حیثیت، تو ہم ذیل میں حضرت مجذد الفی ثانی رحمۃ اللہ (م ۳۲۰ھ) کا ایک اقتباس نقل کر رہے ہیں جس سے قارئین کو فتوحات کی اسنادی حیثیت سے مکمل آگاہی ہو جائے گی:

من در ما! فقیر راتاب استماع امثال این سخنان ہرگز غایت بے اختیار  
رگ فار و قیم در حرکت می آید و فرصت تادیل و توجیہ آس نہیں و بدقاںل ایں سخنان شیخ  
کبیر یعنی باشد یا شیخ اکبر شامی کلام محمد عربی علیہ وعلیٰ آلہ الصلوٰۃ والسلام در کار  
است نہ کلام محی الدین عربی و صدر الدین قونوی و عبد الرزاق کاشی مارا بغض  
کاریست نہ بغض فتوحاتِ مدینیہ از فتوحاتِ مکّیہ مستغنى ساخته است<sup>(۳)</sup>.

”مخدوم محترم! فقیر کو ہرگز اس طرح کی باتیں سننے کی تاب نہیں، بے اختیار میری رگ فار و قیم در حرکت می آجائی ہے اور ایسے اقوال کی تادیل و توجیہ کی فرصت نہیں دیتی، اس طرح کا مقولہ شیخ کبیر یعنی کا ہو یا شیخ اکبر شامی کا ہمیں

(۱)- (صحیح مسلم ..... ج ۱۲ ص ۱۲، تحت مقدمة الكتاب)

(۲)- (\*الیوقیت والجواہر ..... ج ۷ ص ۷)

(\* تاریخ دعوت و عزیمت ..... ج ۲ ص ۱۵۸)

(۳)- (مکتوبات امام ربانی ..... دفتر اول مکتوب: ۱۰۰)

کلامِ محمد عربی حفظہ اللہ علیہ درکار ہے نہ کہ مجی الدین ابن عربی، صدر الدین قونوی اور عبد الرزاق کاشی، ہم کو ص (۱) سے کام ہے ترکہ فص (۲) سے فتوحاتِ مدنیہ (۳) نے ہم کو فتوحاتِ مکنیہ (۴) سے مستغنى کر دیا ہے (۵)۔

امام راشد حضرت مولانا سید حسین احمد مدñی رحمہ اللہ (م ۷۳۷ھ) فرماتے ہیں:

”حضرت شیخ اکبر رحمۃ اللہ علیہ بہت بڑے پائے کے بزرگ ہیں اور بہت بڑے محقق ہیں اس لیے یہ قول یا تواریخِ حقیقت ان کا ہے ہی نہیں بلکہ ان کی تصانیف میں ملاحدہ نے چھپا کر داخل کر دیا ہے جیسا کہ امام العارفین شیخ عبدالوباب شعرانی رحمہ اللہ اور دیگر اکابر کے اقوال سے معلوم ہوتا ہے اور اگر ان کا قول ہی ہو تو یقیناً اس میں ان سے خطا ہوئی ہے، وہ بڑے ہیں مگر معصوم نہیں ہیں اس لیے جمیبور کا قول صحیح ہے (۶)۔

(۱)-اصوص کتاب و سنت مراد ہیں (۲)-شیخ اکبر رحمہ اللہ کی مشہور کتاب ”فصوص الحکم“ کی طرف اشارہ ہے (۳)-تعلیمات کتاب و سنت (۴)-شیخ اکبر کی مشہور کتاب جس کا حوالہ ”نصیر الدین“ صاحب نے حضرت معاویہ حفظہ اللہ علیہ ”بعنی“ ثابت کرنے کے لیے دیا ہے۔ (۵)-اس حوالہ کے نقل کرنے سے مقصد شیخ اکبر رحمہ اللہ کی مخالفت نہیں، ہم ان کے بارے میں وہی موافق رکھتے ہیں جو جمیبور علمائے اہل سنت رحمہم اللہ کا ہے، جس کی ترجمانی حکیم الاسلام حضرت مولانا قاری محمد طیب قاسمی صاحب رحمہ اللہ (م ۷۳۰ھ) نے ”علمائے دیوبند کارینی رخ اور مسلکی مزاج“ میں فرمائی ہے۔

(۶)-(مکتوبات شیخ الاسلام ... ج ۱ ص ۲۲۲، مکتبہ نمبر ۸۳)

## خطائے منکر کے ارتکاب کا الزام

مصنف نام و نسب ”اجتہادی خطائی حقیقت“ کے عنوان کے تحت ارقام فرماتے ہیں:

”اس میں شک نہیں کہ حضرت سیدنا علی الرضا کرم اللہ و جہہ خلیفہ برحق تھے، اور اس پر اجماع امت ہے۔ جناب امیر معاویہ نے حضرت علیؑ کے خلاف جور و تیہ اختیار کیا وہ کسی بھی لحاظ سے پسندیدہ نہ تھا۔ ان کے اس روایے کو محض خطائے اجتہادی قرار دے کر موجب اجر و ثواب سمجھنا محل نظر ہے۔ کسی شرعی مسئلہ میں حتی الوع جد و جهد کے بعد اجتہادی علٹی کا معاملہ کچھ اور ہے، مگر دینیوں اور ملکی امور میں ایسی اجتہادی خطائی کو جو موجب فتنہ بنے باعث اجر و ثواب قرار دینا قرآن دانش مندی و انصاف نہیں ہے۔ ہمیں درجہ صحابیت کا لحاظ ہے اور ہم جناب معاویہ کے بارے میں کوئی عناد نہیں رکھتے مگر اتنی بات ضرور ہے کہ ہمارے کے اس طرزِ عمل کو ”اجتہادی کارنامہ“ سمجھنے سے قاصر ہیں<sup>(۱)</sup>۔“

**الجواب:** چند نکات کی طرف توجہ فرمائیں:

(۱) جہاں تک سیدنا علیؑ کے خلیفہ برحق ہونے کا تعلق ہے تو اس سے آج تک کسی شخصی مسلمان نے انکار نہیں کیا۔ سیدنا علیؑ خلیفہ راشد تھے اور اپنے زمانہ میں اُنہیں بالخلافۃ بھی۔ حافظ ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ (۲۸۷۵ھ) فرماتے ہیں:

وعلی أحق الناس بالخلافة في زمانه بلا ريب عند أحد من العلماء

.....من لم يربع بعلی في الخلافة فهو أضل من حمار أهلة<sup>(۲)</sup>.

حضرت علیؑ اپنے زمانہ میں سب سے زیادہ مسکن خلافت تھے، یہ

(۱)- (نام و نسب ..... ص ۵۳۲-۵۳۳)

(۲)- (منہاج النہ..... ج ۲ ص ۲۰۸، قال الرافضی الشافعی عشر الفصال امان فسایعہ او بد نیۃ او خارجیۃ اخ)

”ایسی حقیقت ہے جس کے تسلیم کرنے میں کسی ایک عالم کو بھی شک نہیں ہے..... جو سیدنا علی رضی اللہ عنہ کو خلیفہ رانع نہ مانے وہ اپنے گھر کے گدھ سے زیادہ گم کر دہ راہ ہے۔“

(۲) جہاں تک افضلیت سیدنا علی رضی اللہ عنہ کی بات ہے تو بہ اعتبار مراتب سیدنا علی رضی اللہ عنہ و سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کا کوئی مقابلہ ہی نہیں۔ سیدنا علی رضی اللہ عنہ ”السابقون الاولون“ کے ائمہ میں سے ہیں اور سیدنا معاویہ ”مسلمۃ الفتح“ کے لوگوں میں سے، وہ حضرات خلفاءٰ ثلاثہ رضی اللہ عنہم کے بعد صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سب سے افضل ہیں۔ جبکہ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ آپ کے بہت بعد ایمان والوں میں سے ہیں، خود سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”اللہ کی قسم میں جانتا ہوں کہ آپ تمام لوگوں سے زیادہ مُحتَق خلافت ہیں، مجھ سے زیادہ حق دار ہیں، آپ مہاجرین اولین میں سے ہیں،..... مجھے آپ جیسی سبقتِ اسلام اور رسول اللہ پیغمبر ﷺ کی قرابیت حاصل نہیں ہے (۱)۔“

اسی طرح حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا ارشاد ہے:

وَاللَّهُ إِنِّي لَا أَعْلَمُ أَنْ عَلِيًّا أَفْضَلُ مِنِّي وَأَحَقُّ بِالْأَمْرِ (۲).

”اللہ کی قسم! میں خود کو علی رضی اللہ عنہ کے برابر نہیں سمجھتا، بلکہ بہت اچھی طرح جانتا ہوں کہ علی رضی اللہ عنہ مجھ سے افضل ہیں اور امر (خلافت) کے مجھ سے زیادہ حقدار ہیں۔“

سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے ان بیانات سے واضح ہو گیا کہ وہ سیدنا علی رضی اللہ عنہ کو اپنے سے افضل اور احق بالخلافہ سمجھتے تھے۔ یہ ناکارہ اس مقام پر یہ بات کہنا ضروری سمجھتا ہے کہ جس طرح مراتب فضائل میں سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کو سیدنا علی رضی اللہ عنہ سے کوئی نسبت نہیں، اسی طرح بعد والوں کو سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ سے کوئی نسبت نہیں، اگر وہاں زمین و آسمان کا فاصلہ ہے تو یہاں بھی فرق عرش سے تحت الشری تک کا ہے۔

(۳) سیدنا علی و سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہما کے درمیان جو جنگ ہوئی ہے، جیسا کہ شروع میں حافظ ابن تیمیہ (م ۲۸۷ھ) اور مجدد الف ثانی رحمہما اللہ (م ۳۲۳ھ) کے حوالہ سے عرض

(۱)- (سلیم بن قیس ..... ص ۱۶۱)

(۲)- (البداية والنهاية ..... ج ۸ ص ۱۶۹، سنہ ۶۰ھ تحت ترجمۃ معاویۃ رضی اللہ عنہ)

کر چکا ہوں کہ اس کی بنیاد حصول خلافت یا طلب اقتدار پر نہ تھی بلکہ ہر دو فریق ایک دوسرے سے دین کے تحفظ اور سر بلندی کے لیے برس پریکار تھا۔ حضرت علامہ شعرانی (م ۹۷۶ھ) اور علامہ کمال الدین المقدسی الشافعی (م ۹۰۵ھ) رحمہما اللہ منازعہ کا سبب بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

ولیس المراد بما شجر بین علی و معاویۃ المنازعۃ فی  
الامارۃ کما توهمنہ بعضهم و انما المنازعۃ کانت بسبب  
تسليم قتلہ عثمان رضی اللہ عنہم الی عشیرتہ لیقتصوا منہم<sup>(۱)</sup>

”حضرت علی و معاویہ رضی اللہ عنہما کے مابین تنازع امارت و حکومت (کے حصول) میں نہیں تھا، جیسا کہ بعض (کم عقولوں) کو وہم ہوا ہے۔ بلکہ قاتلین (عثمان رضی اللہ عنہ) کو وارثین (عثمان رضی اللہ عنہ) کے حوالہ کر دینے میں تنازع ہوا تھا تاکہ وہ ان سے قصاص لے سکیں“۔

حضرت مجدد والغیث ثانی رحمۃ اللہ علیہ (م ۱۰۳۲ھ) حضرت امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ (م ۵۰۵ھ) کا قول نقل کرتے ہیں:

آن منازعہ بر امر خلافت نبود بلکہ استیفاء قصاص در بدء  
خلافت حضرت امیر بوده<sup>(۲)</sup>

”حضرت علی رضی اللہ عنہ اور حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے مابین تنازع امر خلافت میں نہیں تھا بلکہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی خلافت کے ابتدائی دو ریس (حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے) قصاص طلبی کا جھگڑا تھا“۔

خود حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کا ارشاد ہے:

ما قاتلت علیا الا فی امر عثمان<sup>(۳)</sup>

”میرا علی سے تعال صرف (قصاص دم) عثمان رضی اللہ عنہ کے معاملہ میں ہے“۔

(۱)-(\*الیوقیت والجواہر.....ج ۲، ص ۷۷، المبحث الرابع والاربعون فی بیان وجوب الکف عن اشجر بین الصحابة الخ)  
(\*المسامرة ج ۲ ص ۱۵۸-۱۵۹، تحت الاصل الشامن فی فضل الصحابة)

(۲)- (مکتوبات امام ربانی.....مکتوب نمبر ۲۵)

(۳)- (المصنف لابن ابی شیب.....ج ۱ ص ۹۲، کتاب الامراء)

نیز: واما الخلافة فلسنا نطلبها <sup>(۱)</sup>.

”هم اس مقام میں خلافت کے طلب گارہیں ہیں“۔

حضرت ابوالدرداء اور حضرت ابوامامہ رضی اللہ عنہما فریقین میں رفع نزع کی کوشش کر رہے تھے تو حضرت معاویہ رض نے ان سے کہا کہ حضرت علی رض کو میری طرف سے جا کر بتلا دو:

فقولا له فليقدنا من قتلة عثمان ثم أنا أول من بايعه من

أهل الشام <sup>(۲)</sup>.

”آپ کہیں کہ حضرت عثمان رض کے قاتلوں کو سزادیں، پھر پہلا میں ہوں جو اہل شام میں سے ان کی بیعت کرے گا“۔

سیدنا علی رض خود بھی سیدنا معاویہ رض کے اس دعویٰ کو تسلیم کرتے ہوئے اپنے نامہ عنہ شامہ میں فرماتے ہیں:

والظاهر أن ربنا واحد، ونبينا واحد، ودعوتنا في الإسلام  
واحدة لانستزيد لهم في الإيمان بالله والتصديق برسوله ولا  
يستزيدوننا : الأمر واحد إلا ما اختلفنا فيه من دم عثمان، ونحن  
منه براء <sup>(۳)</sup>.

”(صفین میں ہمارے اور اہل شام کے درمیان جو جنگ ہوئی اس سے کوئی غلط فہمی نہ ہو) ظاہر ہے کہ ہمارا رب ایک ہے، ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم ایک ہیں اور ہماری دعوتِ اسلام ایک ہے۔ جہاں تک اللہ تعالیٰ پر ایمان اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی تصدیق کا تعلق ہے، نہ ہم ان سے اس بارے میں کوئی مزید مطالبہ کرتے ہیں، نہ وہ ہم سے، ہمارا رب کچھ ایک تھا، سوائے اس کے کہ حضرت عثمان کے خون کے معاملہ میں ہمارا اختلاف ہوا اور ہم اس سے بری ہیں“۔

(۱)-(موقع الصفین ..... ص ۷۰، تحت کتاب معاویۃ عمر والی اہل المدینة)

(۲)-(البداية والنهاية ..... ج ۷، ص ۲۶۰، تحت سن ۲۷۴)

(۳)-(نیج البلاغۃ ..... ص ۱۸۲، مکتبہ نمبر ۵۸)

سیدنا علی رضی اللہ عنہ نے ایک شخص کو ابی شام کے بارے میں نازیبا کلمات کہتے ہوئے سنات تو فرمایا:

”لَا تقولوا إِلَّا خَيْرًا إِنَّمَا هُمْ قُولٌ زَعْمُوا أَنَا بِغِينَا عَلَيْهِمْ“

وزعمنا أنهم بغوا علينا فقاتلناهم (۱).

”یوں مت کھوا اور ان کے متعلق کہہ خیر ہی کھو۔ ان لوگوں نے یہ گمان

کیا ہے کہ ہم نے ان پر زیادتی کی ہے اور ہم نے یہ گمان کیا ہے کہ انہوں نے

ہم پر زیادتی کی ہے۔ سواس پر قتال واقع ہوا۔“

شیعہ محدث ابوالعباس عبداللہ بن جعفر حمیری نقی کہتے ہیں کہ حضرت جعفر صادق رحمہ اللہ اپنے والد سے روایت فرماتے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ اپنے ساتھ لڑنے والوں کے متعلق فرمایا کرتے تھے کہ ہم نے ان کی تکفیر کی بنا پر ان سے لڑائی نہیں کی اور نہ ہی انہوں نے ہماری تکفیر کی بنا پر ہم سے لڑائی۔ ولکن اراینا انا علی حق و راؤ انہم علی حق اور لیکن ہم نے اپنے آپ کو حق پر سمجھا اور انہوں نے خود کو حق پر سمجھا (۲)۔

ایک مرتبہ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے کسی نے مقتولین صفتیں کے متعلق دریافت کیا تو فرمایا:

لَا يموتن أحدٌ مِنْ هُؤُلَاءِ وَقُلْبُهُ نَقِيٌّ إِلَّا دَخَلَ الْجَنَّةَ (۳).

”ان میں سے جو بھی صفائی قلب کے ساتھ مرا ہوگا وہ داخل جنت ہوگا۔“

اور : قال علی رضی اللہ عنہ قتلای وقتلی معاویۃ فی الجنة رواه

الطبرانی و رجاله وثقوا (۴).

”حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا ہمارے اور معاویہ دونوں کے مقتولین جنتی

ہیں۔“

یہی وجہ ہے کہ اختتامِ جنگ پر سیدنا علی رضی اللہ عنہ نے سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے مقتولین کی تجهیز و تکفیر کی اور خود ان کی نماز جنازہ پڑھائی۔ شاید تاریخ عالم میں ایسی جنگ کبھی نہ ہوئی ہو کہ دن میں

(۱)- (منہاج السنۃ ..... ج ۳ ص ۶۱، فصل ولما قال السلف ان اللہ امر بالاستغفار لاصحاب محمد صلی اللہ علیہ وسلم اخ)

(۲)- (قرب الانوار ..... ص ۲۵)

(۳)- (مقدمہ ابن خلدون ..... ص ۲۱۵ فصل نمبر ۳۰، تحت فی ولایۃ العهد)

(۴)- (مجمع الزوائد ..... ج ۹ ص ۵۹۸، باب ماجاء معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

جن حضرات کے درمیان جنگ ہوتی رات کو وہی فریق ایک دسرے کے مقتولین کی تجهیز و تدفین میں حصہ لیتا۔<sup>(۱)</sup>

مولانا حالی مرحوم (م ۱۹۳۵ء) نے بالکل صحیح کہا ہے

اگر اختلاف ان میں باہم ڈگر تھا  
تو بالکل مدار اُس کا اخلاص پر تھا  
بھگڑے تھے لیکن نہ بھگڑوں میں شر تھا  
خلاف آشتی سے خوش آئند تر تھا<sup>(۲)</sup>

(۲) یہاں تک تو گفتگو تھی ہر دو فریق کے اخلاص پر..... اب دیکھنا یہ ہے کہ یہ اختلاف آنحضرت ﷺ کی زگاہ میں کیا حیثیت رکھتا ہے۔ آنحضرت ﷺ نے اپنی متعدد احادیث میں اس جنگ کی طرف اشارے دیے ہیں اور ان سے صاف یہ معلوم ہوتا ہے کہ آپ ﷺ اس جنگ کو اجتہاد پر منی قرار دے رہے ہیں۔ صحیح مسلم اور مسند احمد میں حضرت ابوسعید خدری رض (م ۷۴ھ) سے متعدد صحیح سندوں کے ساتھ آنحضرت ﷺ کا یہ ارشاد منقول ہے کہ:

تمرق مارقة عند فرقة من المسلمين تقتلهم أولى  
الطائفتين بالحق<sup>(۳)</sup>

”مسلمانوں کے باہمی اختلاف کے وقت ایک گروہ (امت سے) نکل جائے گا اور اس کو وہ گروہ قتل کرے گا جو مسلمانوں کے دونوں گروہوں میں حق سے زیادہ قریب ہوگا۔“

شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی صاحب عثمانی دامت برکاتہم ارتقا مفرماتے ہیں:

”اس حدیث میں امت سے نکل جانے والے فرقہ سے مراد بالتفاق خوارج

ہیں، انھیں حضرت علی رض کی جماعت نے قتل کیا، جن کو سر کار دو عالم رض نے

(۱)-(\*البداية والنهاية....ج ۷، ص ۲۷۸)

(\* تہذیب ابن عساکر....ج ۱ص ۲۷، باب ما ورد من اقوال المصنفین في من قتل من اهل الشام)

(۲)-(مسدی حالی....۲۵)

(۳)-(البداية والنهاية....ج ۷، ص ۲۷۸)

اولیٰ الطائفین بالحق (دو گروہوں میں حق سے زیادہ قریب) فرمایا ہے، آنحضرت ﷺ کے ان الفاظ سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت علی اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کا اختلاف حلاحت، باطل کا اختلاف نہیں ہوگا بلکہ اجتہاد و رائے کی دونوں جانب گنجائش ہو سکتی ہے۔ البته حضرت علیؓ کی جماعت حق سے نسبتاً زیادہ قریب ہوگی۔ اگر آپ ﷺ کی مراد یہ نہ ہوتی تو حضرت علیؓ کی جماعت کو ”حق سے زیادہ قریب“ کے بجائے محض ”برحق جماعت“ کہا جاتا (۱)۔

اسی طرح صحیح بخاری، صحیح مسلم اور حدیث کی محدث دکتابوں میں نہایت مضبوط سند کے ساتھ یہ حدیث آئی ہے کہ آنحضرت ﷺ نے ارشاد فرمایا:

لاتقوم الساعة حتى تقتل فتنان عظيمتان تكون بينهما مقتلة عظيمة دعوا هما واحدة (۲).

”قیامت اس وقت تک قائم نہیں ہوگی جب تک کہ (مسلمانوں کی) دو عظیم جماعتوں آپس میں قتال نہ کریں، ان کے درمیان زبردست خونریزی ہوگی، حالانکہ دونوں کی دعوت ایک ہوگی۔“

اس کے علاوہ حضرت مفتی صاحب دامت برکاتہم ہی فرماتے ہیں:

”علماء نے فرمایا ہے کہ اس حدیث میں دو عظیم جماعتوں سے مراد حضرت علی اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کی جماعتوں ہیں (شرح مسلم للنووی ج ۲ ص ۳۹۰) اور آنحضرت ﷺ نے ان دونوں کی دعوت کو ایک قرار دیا ہے، جس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ کسی کے بھی پیش نظر طلب اقتدار نہیں تھا بلکہ دونوں (جماعتوں) اسلام ہی کی دعوت کو لے کر کھڑی ہوئی تھیں اور اپنی اپنی رائے کے مطابق دین ہی کی بھلائی چاہتی تھیں۔

(۱)- (حضرت معاویہؓ اور تاریخی حقائق.....ص ۲۳۲-۲۳۳ تحقیق جنگ صفین کے فریقین کی صحیح حیثیت)

(۲)- (\* صحیح البخاری.....ج ۲ ص ۵۲۱، کتاب الفتن)

(\* صحیح مسلم.....ج ۲ ص ۳۹۰، کتاب الفتن و اشراط الساعة)

یہی وجہ ہے کہ جنگِ صفین کے موقع پر صحابہ رضی اللہ عنہ کی ایک جماعت پر یہ واضح نہ ہوا کہ حق کس جانب ہے۔ اس لیے وہ مکمل طور پر غیر جاندار ہے، بلکہ امام محمد بن سیرین رحمۃ اللہ علیہ (م ۱۰۰ھ) کا تو کہنا یہ ہے کہ صحابہ رضی اللہ عنہ کی اکثریت اس جنگ میں شریک نہیں تھی۔ (منہاج السنۃ... ج ۳ ص ۱۸۶)

سوال یہ ہے کہ اگر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا موقف صراحتاً باطل تھا اور معاذ اللہ "فق" تھا تو صحابہ رضی اللہ عنہ کی اتنی بڑی تعداد نے کھل کر حضرت علی رضی اللہ عنہ کا ساتھ کیوں نہ دیا؟ اگر وہ صراحتاً بسر بغاوت تھے تو قرآن کریم کا یہ کھلا ہوا حکم تھا کہ ان سے قال کیا جائے، پھر صحابہ رضی اللہ عنہ کی اکثریت نے اس قرآنی حکم کو کیوں پس پشت ڈال دیا؟ حضرت ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے بھی مذکورہ دو حدیثیں اپنی تاریخ میں نقل کر کے لکھا ہے:

وَفِيهِ أَنَّ اصْحَابَ عَلَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَدْنَى الطَّائِفَتَيْنِ إِلَى الْحَقِّ، وَهَذَا هُوَ مَذْهَبُ أَهْلِ السَّنَةِ وَالْجَمَاعَةِ أَنَّ عَلَيْهَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ هُوَ الْمَصِيبُ . وَإِنْ كَانَ مَعَاوِيَةُ مُجْتَهِدًا وَهُوَ مَاجُورٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ .

(البدایہ والنہایہ... ج ۲ ص ۲۷۹)

"اس حدیث سے یہ بھی ثابت ہوا کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے اصحاب دونوں جماعتوں میں حق سے زیادہ قریب تھے اور یہی اہل سنت والجماعت کا مسلک ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ برحق تھے، اگرچہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ مجتهد تھے اور انشاء اللہ اس اجتہاد پر انہیں بھی اجر ملے گا۔"

(اس کے بعد امام نووی رحمۃ اللہ علیہ کا حوالہ پیش کر کے حضرت مفتی صاحب مد ظاہم لکھتے ہیں): "یہ ہے اہل سنت کا صحیح موقف جو قرآن و سنت کے مضبوط دلائل، صحیح روایات اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی مجموعی سیرتوں پر مبنی ہے۔ اب اگر ان تمام روشن دلائل، قوی احادیث اور ائمہ اہل سنت کے علی الرغم کسی کا دل ہشام، کلبی اور ابو مخلف جیسے لوگوں کے بیان کیے ہوئے افسانوں پر ہی

فریفته ہے، اور وہ ان کی بنابر حضرت معاویہؓ کو مورداً الزام پھبرانے اور گناہ گار ثابت کرنے پر ہی مصروف ہے تو اس کے لئے ہدایت کی دعا کے سوا اور کیا کیا جاسکتا ہے؟ جس شخص کو سورج کی روشنی کے بجائے اندھیرا، ہی اچھا لگتا ہو تو اس ذوق کا علاج کس کے پاس ہے؟ لیکن ایسا کرنے والے کو خوب اچھی طرح سوچ لینا چاہیے کہ پھر معاملہ صرف حضرت معاویہؓ کا نہیں ان کے ساتھ حضرت عائشہؓ، حضرت طیبؓ، حضرت زیرؓ، حضرت عمر بن عاصؓ اور حضرت عبادہ بن عاصؓ اور حضرت عبادہ بن صامتؓ پر بھی معاذ اللہ "فقیق" کا الزام عائد کرنا ہو گا اور پھر اجلہ صحابہؓ کی وہ عظیم الشان جماعت بھی اس "ناؤک تسفیق" سے نہیں فتح سکتی، جس نے نعوذ باللہ ان حضرات کو کھلے ہوئے فرقہ کا ارتکاب کرتے ہوئے دیکھا، اُمتِ اسلامیہ کے ساتھ اس صریح دھاندی کا کھلی آنکھوں ناظرہ کیا اور حضرت علیؓ کو جو اس دھاندی کے خلاف جہاد کر رہے تھے، بے یار و مددگار چھوڑ کر گوشہ عافیت کو اختیار کر لیا، لہذا عشرہ مبشرہ میں سے حضرت سعد بن ابی وقارؓ اور حضرت سعید بن زیدؓ اور باقی اجلہ صحابہؓ میں حضرت ابو سعید خدریؓ، حضرت عبد اللہ بن سلامؓ، حضرت قدامہ بن مظعونؓ، حضرت کعب بن مالکؓ، حضرت نعمان بن بشیرؓ، حضرت اسامہ بن زیدؓ، حضرت حسان بن ثابتؓ، حضرت عبد اللہ بن عمرؓ، حضرت ابو الدرداءؓ، حضرت ابو امامہ باہلیؓ، حضرت مسلمہ بن مخلدؓ اور حضرت فضالہ بن عبیدؓ جیسے حضرات کے لیے بھی یہ مانا پڑے گا کہ انہوں نے حضرت علیؓ کا ساتھ چھوڑ کر باطل کے ہاتھ مضبوط کیے اور امام برحق کی اطاعت چھوڑ کر "فقیق" کا ارتکاب کیا۔

اگر کوئی شخص یہ تمام باتیں تسلیم کرنے کو تیار ہے تو وہ حضرت معاویہؓ کو بھی فاسق قرار دے دے، لیکن پھر اسے پردے میں رکھ کر بات کرنے کے بجائے کھل کر ان تمام باتوں کا اقرار کرنا چاہیے اور واضح الفاظ میں اعلان کر دینا چاہیے کہ صحابہ کرامؓ کے بارے میں تعظیم و تقدیس کے عقائد، ان کی افضلیت کے دعوے، ان کے حق میں خیر القرون کے خطابات سب ڈھونگ

ہیں، ورنہ عملًا ان میں اور آج کے دنیا پرست سیاستدانوں میں شمس برابر کوئی فرق نہیں تھا (۱)۔

ان گزارشات کے بعد اگر مصنف نام و نسب کے تحریر کردہ اقتباس کی تنقیح کی جائے تو مصنف کا دعویٰ درج ذیل نکات میں پیش کیا جاسکتا ہے:

(۱) جناب معاویہ رضی اللہ عنہ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خلاف جور و یہ اختیار کیا وہ کسی بھی لفاظ سے پسندیدہ نہ تھا۔

(۲) کسی شرعی مسئلہ میں حتی الوضع جد و جهد کے بعد اجتہادی علٹی کا معاملہ کچھ اور ہے مگر دُنیوی اور ملکی امور میں ایسی اجتہادی خطاء کو جو موجب فتنہ بنے باعث اجر و ثواب قرار دینا قرینِ داشمندی و انصاف نہیں۔

(۳) ہم ان کے اس طرزِ عمل کو ”اجتہادی کارنامہ“ سمجھنے سے قاصر ہیں۔

### تنقیح اول:

حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا حضرت علی رضی اللہ عنہ سے رویہ:

جهال تک موصوف کے اس بجمل فقرہ کا تعلق ہے تو یہ کم فہم و کم سواد اس فقرہ کی حقیقت کو سمجھنے سے قاصر ہے..... یہ بات تو ہم پہلے نقل کر ہی آئے ہیں کہ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ سیدنا علی رضی اللہ عنہ ..... کو خود سے افضل بھی مانتے تھے اور الحق بالخلافۃ بھی ہاں یہ ضرور ہے کہ انہوں نے اپنی بیعت کو قصاصِ دم عثمان رضی اللہ عنہ کے ساتھ مشروط کر دیا تھا۔

اگر مصنف مذکور صفين کے حوالہ سے گفتگو کر رہے ہیں تو ان کی اطلاع کے لیے عرض ہے کہ جگ صفين میں پہل حضرت علی رضی اللہ عنہ کی طرف سے ہوئی تھی، جب عراقی فوجیں مقامِ دخیلہ تک پہنچ گئیں تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو مجبوراً دفاع کے لیے نکلنای پڑا، حافظاً هن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:

لَمْ يَكُنْ مَعَاوِيَةَ مَمْنُونَ يَخْتَارُ الْحَرْبَ إِبْدَأً بَلْ كَانَ مِنْ

أَشَدِ النَّاسِ حِرْصًا عَلَى أَنْ لَا يَكُونَ قَاتِلًا۔ (۲)

(۱)- (ایضاً..... ص ۲۲۲- ۲۲۹، تحت جگ صفين کے فریقین کی صحیح حیثیت)

(۲)- (منہاج النبی ..... ج ۲ ص ۲۱۹، فصل قال الرافضی و کان بالیمن یوم الفتح آخر)

”حضرت معاویہ رض جنگ کی ابتدا کرنے والے نہ تھے بلکہ آپ تو اس بات کے سب سے زیادہ خواہاں تھے کہ (مسلمانوں میں باہمی) جنگ و قتال کی نوبت نہ آئے۔“

اسی طرح جنگ بندی کی ابتدا بھی حضرت معاویہؓ کی جانب سے ہوئی تھی جب کثیر تعداد میں لوگ شہید ہو گئے تو حضرت معاویہؓ نے فرمایا:

لَدْ فَنِي النَّاسُ فَمَنْ لِلثَّغُورِ؟ وَمَنْ لِجَهَادِ الْمُشْرِكِينَ

الكفار (١).

”اگر لوگ یونہی فنا ہو گئے تو سرحدوں کی حفاظت کون کرے گا اور کون  
شر کیں وکفار سے جہاد کرے گا؟“

حافظ ابن اثیر الجزری رحمۃ اللہ علیہ (م ۲۳۰ھ) کا بیان ہے کہ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

هذا حكم كتاب الله بيننا وبينكم من لغير الشام بعد

اـهـلـهـ مـنـ لـثـغـرـ العـرـاقـ بـعـدـ اـهـلـهـ ؟<sup>(٢)</sup>

”یہ کتاب اللہ ہمارے اور تمہارے درمیان حکم ہے اہل شام کے نہ رہنے کے بعد شام کی سرحدوں کی حفاظت کون کرے گا؟ اور اہل عراق کے نہ رہنے کے بعد عراق کی سرحدوں کی نگرانی کون کرے گا؟“

**مُفَكِّرِ اسلام** حضرت علامہ ڈاکٹر خالد محمود صاحب دامت برکاتہم فرماتے ہیں:

”بُجَّگِ صَفَّينِ میں باوجود یہ کہ شامی افواج بہت ہی قویٰ اور کثیر تھیں،

آپ نے کھلے ہوئے قرآن کا واسطہ دے کر خون ریزی کو بند کرایا اور معاملہ کو

حل کرنے کے لیے فکر و تذیر اور نظر و استدلال کی راہ اختیار فرمائی۔ یہ گمان ہرگز نہ

کیا جائے کہ آپ کا لڑائی سے طبعاً دور ہونا کسی کمزوری یا بزدگی کی وجہ سے تھا،

جس ذاتِ گرامی نے روم کی سیاسی قوت پر وہ کاری ضرب لگائی ہو کہ صد یوں کا

(١)- (البداية والنهاية ..... ج ٢٧٣، تحت سرقة)

(۲) - (اکامل لابن اشیر ..... ج ۳ ص ۱۶۱، ذکر تتمہ امر صفین، تحت سنہ ۷۴ھ)

تمدن اور سالہا سال کی قلت سب پامال کر کے رکھ دیے ہوں اس کے بارے میں ایسا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔ علامہ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ البدایہ والنهایہ (ج ۸ ص ۱۳۳) میں لکھتے ہیں کہ حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ و مالک پرسولہ (ص) دفعہ حملہ آور ہوئے، بحری اڑائیوں میں امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی پیش قدمی تاریخِ اسلام کے وہ انہٹ نقوش ہیں جنہیں مستقبل کی کوئی غلط بیانی نہیں دھوکتی۔ (۱)۔

جب حضرت معاویہ اور حضرت علی رضی اللہ عنہما کے ماہین جنگ جاری تھی تو شاہِ روم نے مسلمانوں کی باہمی چیقلش سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اسلام پر حملہ کرنے کے لیے عظیم لشکر جمع کیا، جب حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی اطلاع ہوئی تو انہوں نے قیصرِ روم کے نام خط لکھا کہ:

”اگر تم نے اپنا ارادہ پورا کرنے کی ٹھان لی ہے تو میں قسم کھاتا ہوں کہ اپنے ساتھی (حضرت علی رضی اللہ عنہ) سے صلح کروں گا پھر تمہارے خلاف ان کا جوشکر روادہ ہوگا اس کے پہلے سپاہی کا نام معاویہ ہوگا اور میں قسطنطینیہ کو جلا ہوا کوئلہ بنادوں گا اور تمہاری حکومت کو گا جرمولی کی طرح اکھاڑ پھینکوں گا۔“ (۲)۔

حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ (م ۲۷۷ھ) اسی واقعہ کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

وَاللَّهُ لَئِنْ لَمْ تَنْتَهِ وَتَرْجِعَ إِلَى الْبَلَادِ كَيْ أَلْعَيْنَ لَا صَطْلَحْنَ أَنَا  
وَابْنَ عَمِيْ عَلَيْكَ وَلَا خَرْجَنَكَ مِنْ جَمِيعِ الْبَلَادِ كَيْ، وَالْأَ  
ضِيقَنَ عَلَيْكَ الْأَرْضَ بِمَا رَحِبَتْ فَعِنْدَ ذَلِكَ خَافَ مَلْكُ  
الرُّومِ وَانْكَفَ (۳)۔

”الْعَيْنِ! اگر تو اپنے ارادے سے بازنہ آیا اور اپنے شہروں کی طرف مراجعت نہ کی تو اللہ کی قسم! میں اور میرے چچا کے بیٹے تیرے خلاف صلح کر لیں گے اور تجھے تیرے ملک سے نکال باہر کریں گے اور زمین کو باوجود وسعت کے تم پر تنگ کر دیں گے۔ قیصرِ روم اس خط سے ڈر گیا اور اپنے ارادے سے بازا آ گیا۔“

(۱)- (عبدقات ..... ص ۲۳۱)

(۲)- (تاج العروس ..... ج ۷ ص ۲۰۸ مادہ ”صطفین“)

(۳)- (البدایہ والنهایہ ..... ج ۸ ص ۱۹، تحت ترجمۃ معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ — گمراہ کن غلط فحیوں کا ازالہ (۱۲۹)

محمد بن محمود الامی نے ”نفاس الفنون“ میں ذکر کیا ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے سامنے جب حضرت علی رضی اللہ عنہ کا تذکرہ ہوا تو آپ نے فرمایا:

کان علی والله کا لیث اذا دعا، و کالبدر اذا بدا، و  
کالمطر اذا عدا، فقال له بعض من حضرانت افضل ام علی؟  
قال : خطوط من علی خير من آل ابی سفیان (۱).

”والله! علی رضی اللہ عنہ شیر کی مانند تھے جب پکارتے تھے، بد رکامل کی مانند  
تھے جب ظاہر ہوتے تھے، بارانِ رحمت کی مانند تھے جب بخشش کرتے تھے،  
حاضرین میں سے کسی نے کہا آپ افضل ہیں یا علی رضی اللہ عنہ؟ فرمایا: ”علی  
رضی اللہ عنہ کے چند خطوط بھی آل ابی سفیان رضی اللہ عنہ سے افضل ہیں“۔

جب سیدنا علی رضی اللہ عنہ کی شہادت کی اطلاع حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو پہنچی تو آپ رونے لگے اہلیہ  
محترمہ نے کہا زندگی میں لڑتے رہے اور اب رورہے ہیں؟ تو فرمایا:  
ویحک! انک لا تدرین ما فقد الناس من الفضل و  
الفقه والعلم (۲).

”تمہیں نہیں معلوم کہ ان کی وفات سے کیسی فقہ اور کیسا علم رخصت ہو گیا“۔  
ضرار صدائی جو حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خاص حمایتی لوگوں میں سے تھے ان سے ایک مرتبہ  
حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے کہا کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے اوصاف بیان کرو، انہوں نے غیر معمولی اوصاف  
بیان کیے تو فرمایا:

رحم الله ابا الحسن رضی اللہ عنہ! کان والله! کذا لک (۳).

”الله ابواحسن (علی رضی اللہ عنہ) پر رحم فرمائیں، اللہ کی قسم وہ ایسے ہی تھے“۔  
اس حقیقت کا انکار اہل تشیع بھی نہ کر سکے چنانچہ شیعہ مجہد سید باشم بحرانی لکھتے ہیں:

(۱)- (النہایہ ..... ص ۳۳، فصل فی فضائل معاویۃ رضی اللہ عنہ)

(۲)- (البدایہ والنہایہ ..... ج ۸ ص ۱۲۹، تحت ترجمۃ معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما وذکر شیعہ من ایامہ و دولتہ)

(۳)- (الاستیعاب ..... ج ۳ ص ۲۰۹، تحت تذکرہ علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ)

”فَزَرَفْتَ دَمْوَعَ مُعَاوِيَةَ عَلَى الْحَيْثِهِ فَمَا يَمْلِكُهَا وَهُوَ يَنْشَفُهَا بِكَمِهِ وَقَدْ احْتَنَقَ الْقَوْمَ بِالْبَكَاءِ ثُمَّ قَالَ مُعَاوِيَةَ رَحْمَ اللَّهِ أَبَا الْجَنْسِ كَانَ وَاللهِ كَذَلِكَ (۱).“

”سید نامعاویہ ﷺ کے فضائل سن کر بے اختیار سید نامعاویہ ﷺ کے آنسو ان کی داڑھی مبارک پر گرنے لگے اور وہ انہیں اپنی آسمین کے ساتھ پوچھتے رہے اور قوم کے لگئے رو تے رو تے بند ہو گئے پھر سید نامعاویہ ﷺ نے (ضرار صدائی سے مخاطب ہو کر) کہا کہ اللہ ابو الحسن ﷺ پر رحم کرے اللہ کی قسم وہ ایسے ہی تھے۔“

یہی روایت شیعوں کی دیگر کتابوں مثلاً امامی شیخ صدق (۲) ..... ورنجفیہ (۳) ..... شرح ابن ابی الحدید (۴)، میں بھی اختلاف الفاظ کے ساتھ موجود ہے۔

قارئین محترم! حقائق واقعات کی فہرست تو بہت طویل ہے ”مشتبہ نمونہ واخر وارے“، چند واقعات نقل کر دیئے ہیں۔ جن سے آپ سید نامعاویہ اور سید نامعاویہ رضی اللہ عنہما کو رحماء بنہم کا کامل مصدق پائیں گے۔ ان کے درمیان جو اختلافات تھے وہ فساد نیت پر نہیں بلکہ غلط فہمیوں پر مبنی تھے اور غلط فہمی کے دوران نقوص قدیمه کے درمیان کشاکشی کا پیدا ہو جانا مستبعد نہیں ہے، ججۃ الاسلام حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نانو توی رحمة اللہ تعالیٰ علیہ (م ۱۲۹۷ھ) فرماتے ہیں:

”حضرت امیر معاویہ و حضرت امیر رضی اللہ عنہما کا معاملہ ہارون و موسیٰ علیہما السلام جیسا تھا..... ہم کو تواب یہی لازم ہے کہ ان کی عیب چینی نہ کریں اور یوں سمجھیں کہ حضرت امیر اور امیر معاویہ وغیرہ صحابہ ﷺ میں اگر باہم کچھ مناقشہ ہوا بھی تو وہ ایسا ہی تھا جیسا حضرت موسیٰ اور حضرت ہارون اور حضرت یوسف اور ان کے بھائیوں اور حضرت موسیٰ و حضرت خضر میں یہ بھگڑے اور قصیے ہوئے یہ سب قصے کلام اللہ میں موجود ہیں، انکار کی گنجائش نہیں۔“

(۱)-(حلیۃ الابرار ..... ج ۱ ص ۳۳۵)

(۲)-(مجلہ ۳۷ ص ۱، مجلس الحادی والتسعون)

(۳)-(ص ۳۶۰)

(۴)-(ج ۲ ص ۳۲۲)

مناقشات صحابہ رضی اللہ عنہ تو کلام اللہ میں مذکور ہیں، نہ حدیث میں ذکر ہے، تاریخ میں ان افسانوں کا بیان ہے سوتاریخوں کا ایسا کیا اعتبار اور وہ بھی شیعوں کی تاریخوں کا اعتبار؟ (۱)۔

اب یہ مُصطفیٰ نام و نسب ہی بہتر جانتے ہیں کہ وہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے اور کس روئیٰ کے خواہاں ہیں.....

### سیدنا علی رضی اللہ عنہ کا روایہ:

سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے اس روایہ کے برعکس سیدنا علی رضی اللہ عنہ کا روایہ بھی ملاحظہ ہو، جب سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہما نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو باصرار مشورہ دیا کہ حضرت معاویہ گو امارت شام پر قائم رہنے دیجیے تو سیدنا علیؑ نے فرمایا:

فَوَاللَّهِ لَا أُولَئِي مِنْهُمْ أَحَدًا أَبْدًا، إِنَّ أَقْبَلُوا فَذَلِكَ خَيْرٌ لَهُمْ وَإِنْ أَدْبَرُوا بَذَلَتْ لَهُمُ السِّيفُ (۲).

”اللہ کی قسم! عتمان عثمانؑ میں سے کسی ایک کو بھی والی نہیں بناؤں گا اگر وہ مان گئے تو ان کے لیے بہتر ہے اور اگر انہوں نے سرکشی کی تو میں ان کے خلاف تلوار استعمال کروں گا۔“

نیز: وَاللَّهِ لَا أَعْطِيهِ إِلَّا السِّيفُ (۳).

”اللہ کی قسم! معاویہ رضی اللہ عنہ کو تلوار کے سوا کچھ نہ دوں گا۔“

حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

وَلَمَّا وَلَى عَلَى بْنَ أَبِي طَالِبٍ الْخِلَافَةَ أَشَارَ عَلَيْهِ كَثِيرٌ مِّنْ أَمْرَائِهِ مَمْنُ باشَرَ قَتْلَ عُثْمَانَ أَنْ يَعْزِلَ معاوِيَةَ عَنِ الشَّامِ وَيُولِي عَلَيْهَا سَهْلَ بْنَ حَنْيَفَ فَعَزَّلَهُ (۴).

(۱)-(ابوبازیعین..... ص ۱۸۸)

(۲)-(تاریخ الطبری..... ج ۲ ص ۳۲۰، السنة الخامسة والثلاثون، تحت اتساق الامر في البيعة علی بن ابی طالب)

(۳)-(ایضا..... ج ۲ ص ۳۲۱، تحت بحث بذا

(۴)-(البداية والنهاية..... ج ۸ ص ۲۱، تحت فضل معاویة بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

”حضرت علی رضی اللہ عنہ کے خلیفہ بنے ہی قاتلین عثمان رضی اللہ عنہ نے ان کو اشارہ کیا کہ معاویہ رضی اللہ عنہ کو معزول کر کے ان کی جگہ سہل بن حنفہ گودالی مقرر کر دیں حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ایسا ہی کیا۔“

حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ اس پر یوں تبصرہ کرتے ہیں:

و انتشرت الفتنة و تفاقم الأمر ، و اختلف الكلمة (۱) .

”یعنی اس فتنہ کی بنابر لوگوں میں انتشار پھیل گیا، معاملہ حدود سے تجاوز کر گیا اور کلمہ اسلام میں وحدت کے بجائے افتراق واقع ہو گیا۔“

اور شیخ الاسلام حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ علیہ ہے:

قد أشار عليه من أشار أن يقر معاویة على اهارته في ابتداء الأمر حتى يستقيم له الامر و كان هذا الرأى أحزم عند الذين ينصحونه ويحبونه ..... فدل هذا وغيره على أن الذين أشاروا على أمير المؤمنين كانوا حازمين وعلى امام مجتهد لم يفعل الا مار آه مصلحة لكن المقصود أنه لو كان يعلم الكوائن كان قد علم أن اقراره على الولاية أصلح له من حرب صفين التي لم يحصل بها الازيادة الشروتضاعفه لم يحصل بها من المصلحة شيء وكانت ولادته أكثر خيرا وأقل شرا من محاربتها وكل ما يظن في ولادته من الشر فقد كان في محاربتها أعظم منه (۲) .

”حضرت علی رضی اللہ عنہ کو مشورہ دینے والوں نے یہ مشورہ دیا کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو امارت پر ابتداء بحال رکھا جائے یہاں تک کہ معاملات درست ہو جائیں اور یہ رائے ان لوگوں کے نزدیک زیادہ حازم تھی جو سیدنا علی رضی اللہ عنہ کے خیرخواہ اور ان سے محبت کرنے والے تھے ..... یہ اور ان جیسی دیگر چیزیں اس

(۱)-(المبداة والتهاب ..... ج ۷ ص ۲۲۹، ۳۶۵)

(۲)-(منہاج السنۃ ..... ج ۹ ص ۱۸۰، قال ارفاضی الحامس اخبارہ بالغیب والکائن قبل کونہ لغ)

بات پر دلالت کرتی ہیں کہ امیر المؤمنین کو (حضرت معاویہؓ کی) بحالی کا مشورہ دینے والے حازم اور محتاط تھے، حضرت علیؓ البتہ امام مجتهد تھے انہوں نے اپنے طور پر جس چیز کو بہتر سمجھا، ہی کیا، اگر انہیں آئندہ قوع پذیر ہونے والے واقعات کا پہلے سے علم ہوتا تو وہ جان لیتے حضرت معاویہؓ کو گورنری پر بحال رکھنا اس جنگِ صفين سے بہتر ہے جس سے کچھ فائدہ حاصل نہ ہوا، شر ہی میں اضافہ ہوا ان کا گورنری پر بحال رہنا بہ نسبت ان سے جنگ کرنے کے زیادہ بہتر تھا ان کی گورنری میں حضرت علیؓ کو جس شر کا امکان تھا ان سے جنگ کرنے میں اس سے کہیں زیادہ شر تھا۔

## تنقیح دوم:

موصوف کا کہنا ہے کہ!

”کسی شرعی مسئلہ میں حتی الوضع جدوجہد کے بعد اجتہادی غلطی کا معاملہ کچھ اور ہے، مگر دنیوی اور ملکی امور میں ایسی اجتہادی خطا کو جو موجب فتنہ بنے باعث اجر و ثواب قرار دینا قریب دانش مندی و انصاف نہیں۔“

اس بحث میں چند امور قابل ذکر ہیں:

(۱) امیر المؤمنین سیدنا عثمان بن عفانؓ (م ۳۵ھ) کی مظلومانہ شہادت کے بعد جو ہوش زبا حالات پیش آئے اور جو بالآخر جنگِ جمل اور صفين پر منتج ہوئے اس پر سیدنا علیؓ (م ۴۰ھ) جیسی شخصیت جنہوں نے تمیس بر س آنحضرت ﷺ کی صحبت شریفہ سے فیض اٹھایا ہے، جنہیں نطقِ نبوت سے ”یحب الله و رسوله ویحبه الله و رسوله (۱)“ کی سند مرحمت ہوئی ہے..... جنہیں پیچیدہ اور مشکل مسائل میں ”اقضاهم علی (۲)،“ کا تمغا عطا کیا گیا ہے..... جو اپنے دفور علم و تقویٰ، معراجِ خشیت و انبات، اور جِ دانش و دیانت اور کمالِ فہم و بصیرت میں (اپنے زمانہ خلافت میں) تو بہر حال سب ہی سے فائق تھے..... جب ان کا کہنا یہ ہے:

(۱)-(مشکوٰۃ..... ج ۵۶، باب مناقب علی بن ابی طالبؓ)

(۲)-(ایضاً)

فَإِنَا مُسْتَقْبِلُونَ أَمْرًا لَهُ وِجْهٌ وَأَلْوَانٌ، لَا تَقُومُ لَهُ الْقُلُوبُ،  
وَلَا تَثْبَتُ عَلَيْهِ الْعُقُولُ، وَإِنَّ الْآفَاقَ قَدْ اغْمَتَ لِمَحْجَةٍ قَدْ  
تَنَكَّرْتُ (۱).

”ہمیں ایک ایسے امر کا سامنا ہے جس کے کئی رُخ اور کئی رنگ ہیں جس  
کے سامنے نہ دل قائم رہ سکتے ہیں نہ عقول میں پھر سکتی ہیں، افق پر گھٹا میں پھائی  
ہوئی ہیں اور راستہ مشتبہ ہو گیا ہے۔“

جب سیدنا علیؓ یہ فرمادی ہے ہیں تو میں اور آپ آج صد یوں بعد تاریخ کی کتابوں سے  
رطب دیا بس روایات دیکھ کر کیا فیصلہ کر سکتے ہیں؟ یہ ہے حالات کا صحیح نقشہ جس سے امت مسلمہ  
اس وقت دوچار تھی۔

(۲) مفسدین اور باغیوں نے سارے مسلمانوں کی موجودگی میں، مدینۃ الرَّسُول میں، عین  
روضہ نبویؓ اور مسجد نبویؓ کے پہلو میں امیر المؤمنین، امام المظالمو میں سیدنا عثمان غنیؓ (م  
۳۵ھ) کو بے دردی سے شہید کر کے خلافِ اسلامیہ کے پرچے اڑادیے تھے۔

(۳) حد تو یہ ہے کہ اس باغی ٹولہ نے خاندانِ نبوتؓ خصوصاً سیدنا علیؓ کی جھوٹی  
محبت کا سہارا لے رکھا تھا، انہیں کے کیمپ میں موجود اور عملًا بالادست تھا، بلکہ یوں کہنا زیادہ  
درست ہو گا کہ خود دائرہ خلافت ان مفسدین اور زانعین کے ہاتھوں ریغماں بنا ہوا تھا۔ سیدنا علیؓ  
خود فرماتے ہیں:

يَمْلُكُونَا وَلَا نَمْلُكُهُمْ (۲).

”وَهُمْ يَمْلُكُونَا وَلَا نَمْلُكُهُمْ ہیں،“

(۴) سوال یہ ہے کہ کیا سیدنا عثمانؓ کے قصاص کا مسئلہ صرف ایک نفس کے قتل کا مسئلہ  
تھا؟..... اور پھر کون عثمانؓ؟ جو خلیفہ راشد ہیں اور حضرات شیخین رضی اللہ عنہما کے بعد کائنات  
کی افضل ترین شخصیت ہیں، جنہیں چالیس روز تشنہ لب رکھ کر ذبح کر دیا گیا ہو، قلم کو یار انہیں کہ ان

(۱)- (نیج البلاغہ..... جس ۲۵، خطبہ: ۹۲)

(۲)- (نیج البلاغہ..... جس ۹۲، خطبہ: ۱۶۸)

جگہ خراش و اقعات کو بیان کر سکے..... پھر وہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ جن کے قتل کی انفواہ پر خود سرورِ کائنات رضی اللہ عنہ نے ۱۳۰۰ھ مہا جرین و انصار صحابہ رضی اللہ عنہ سے قصاصِ عثمان کے لیے بیعت لی تھی اور اس اقدام کی تائید میں آیات قرآنی نازل ہوئی تھیں، ایک مرتبہ آپ رضی اللہ عنہ اپنے دستِ مقدس کو حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا ہاتھ قرار دیا تھا..... تو کیا قصاص کا مطالبہ تنہا ایک فرد و واحد کی ذات کا مسئلہ تھا؟ اس کے ساتھ ساتھ آیۃ کریمہ مندرجہ کے تحت قصاصِ دم عثمان فرض تھا:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصاصُ فِي الْقَتْلِ<sup>(۱)</sup>

”اے ایمان والو! فرض ہوتم پر (قصاص) برابری کرنا مقتولوں میں۔“

اور حدیث میں ہے کہ:

من قتل متعمداً ادفع الى اولياء المقتول فان شاؤا قتلوا  
وان شاؤا اخذوا الدية<sup>(۱۲)</sup>.

”جو کسی کو جان بوجھ کر مارڈا لے تو قاتل کو مقتول کے ورثاء کے حوالہ کر دیا جائے خواہ وہ اسے بدلہ میں قتل کر ڈالیں یا اس سے دیت وصول کر لیں،“

(۵) قصاص ایک شرعی مسئلہ ہے جس کی فرضیت آیتِ قرآنی و حدیث مبارکہ سے معلوم ہوئی، حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو دعویٰ خلافت و امارت تھا، ہی نہیں، شیخ الاسلام حضرت مولانا ظفر احمد عثمانی رحمۃ اللہ علیہ (م ۱۳۹۳ھ) فرماتے ہیں:

”جب حضرت علی رضی اللہ عنہ کی طرف سے بھیج گئے ایک وفد نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے بیعت کرنے کو کہا تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا میں حضرت علی رضی اللہ عنہ سے بیعت کرلوں گا بشرط یہ کہ وہ یا تو خود قصاصِ عثمان رضی اللہ عنہ میں قاتلوں کو قتل کرویں۔ (اگر وہ خود نہ کر سکیں تو) ان کو میرے حوالے کر دیں اور دلیل کے طور پر یہ آیت پڑھی:

وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلْطَانًا فَلَا يُسْرِفُ فِي  
الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا<sup>(۳)</sup>

(۱)- (البقرة: ۱۷۸)

(۲)- (ترمذی ..... ج ۱ ص ۲۵۸، ابواب الدیات، باب ما جاء فی الدیة کم ہی میں الابل)

(۳)- (بنی اسرائیل: ۳۲)

”اور جو شخص ظلمًا مار دیا جائے تو ہم نے بنار کھا ہے اس کے والی وارت کے لئے مضبوط حق پھر وہ وارت (بدلہ لیتے وقت) مارنے میں زیادتی نہ کریں (تو) بلا شک وہی مدد یافتہ و غالب اور کامیاب رہے گا۔“

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ مجھے اسی وقت یقین ہو گیا تھا کہ اگر عثمان رضی اللہ عنہ کا قصاص نہ لیا گیا تو معاویہ رضی اللہ عنہ ضرور غالب ہوں گے (ازالۃ الخفایع ج ۲ ص ۳۳۲، البدایہ والنہایہ ج ۸ ص ۲۱) <sup>(۱)</sup>۔

ایک طرف مطالہ قصاص سے فضا گونج رہی تھی جب کہ دوسری طرف:  
حجۃ معاویۃ و من معه ما وقع معه من قتل عثمان مظلوماً،  
ووجود قتلته باعیانہم فی العسكر العراقي (۲).

”سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ اور ان کے ساتھیوں کی دلیل یہ تھی کہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ تو ظلمہ مقتول ہوئے اور ان کے قاتل تو خود عراقی لشکر میں موجود ہیں۔“

اور قاتلین عثمان رضی اللہ عنہ نے بیعتِ علی رضی اللہ عنہ کے پردہ میں اپنا مکروہ چہرہ چھپایا ہوا تھا بقول حکیم الاسلام حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ (م ۷۶۱ھ) :

”قاتلان عثمان رضي الله عنه کو اس کے بغیر کوئی چارہ کا رہنا تھا کہ وہ سیدنا علی المرتضی رضي الله عنه کی (سیاسی) پناہ میں، اور ان کی بیعت کریں اسی لیے انہوں نے بیعت علی رضي الله عنه کے انعقاد کے لیے بڑی کوشش کی اور خوب ان کی موافقت میں حصہ لیا جس طرح بھی ہوا یہ بیعت منعقد ہوئی۔“

(١)- (برأت عثمان ..... ص ٣٨، تحت مطالبة قصاص كاحن)

(٢)-(\*فتح الباري.....ج ٣ اص ٢٨٨، كتاب الاعتصام، باب ما يذكر من ذم الرأي الخ)

(\*) تفسير القرطبي.....ج ١٦ ص ٣١٨، تحت سورة الحجرات، مسألة الرابعة

(٣) - (قرة العينين ..... ص ١٢٣، تحت وام على الرتضى)

حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ (م ۲۸۷ھ) بھی لکھتے ہیں:

اختلقوا أكاذيب وابتدعوا آراء فاسدة ليفسدوا بهادين الإسلام  
ويستزلوا بها من ليسوا باولى الاحلام فسعوا في قتل عثمان  
وهو أول الفتن ثم انزروا الى على لا حجا فيه ولا في أهل البيت  
لكن ليقيموا سوق الفتنة بين المسلمين ثم هؤلاء الذين سعوا  
معه منهم من كفره بعد ذلك وقاتلته كما فعلت الخوارج  
وسيفهم أول سيف سل على الجماعة ومنهم من أظهر الطعن  
على الخلفاء الثلاثة كما فعلت الرافضة (۱).

”انہوں نے جھوٹی روایات گھریں اور فاسد خیالات ایجاد کیے تاکہ اس طرح دینِ اسلام کو فاسد کریں اور ان لوگوں کو دین سے ہٹا دیں جو سمجھ بوجنہیں رکھتے، انہوں نے قتلِ عثمان رضی اللہ عنہ کی بھرپور کوشش کی اور یہ اولین فتنہ ہے، پھر یہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے پاس جمع ہو گئے اس لیے نہیں کہ انھیں حضرت علی رضی اللہ عنہ یا اہل بیت رضی اللہ عنہ سے محبت تھی بلکہ محض اس لیے کہ مسلمانوں میں فتنہ برپا کریں پھر انہوں نے آپ کے ساتھ ہو کر جنگیں لڑیں بعد میں انہی میں سے بعض نے آپ کی تکفیر کی اور آپ کے ساتھ جنگ کی اور ”خوارج“ کہلانے اور جماعتِ اہل اسلام پر سب سے پہلے انہی کی تکوar بے نیام ہوئی اور انہی میں سے بعض نے حضراتِ خلفاءٰ ثلاثہ رضی اللہ عنہ پر طعن کیا اور ”رافض“ کہلانے۔

- (۱) حضرت علی رضی اللہ عنہ کا فرمانا یہ تھا کہ میرے پاس اتنی قوت نہیں ہے کہ میں مفسد یں کی گوشائی کر سکوں..... فریقِ مخالف کا اس کے جواب میں کہنا تھا کہ:

  - (۱) آپ ان کو ہمارے حوالہ کر دیں، ہم قصاص لے لیں گے۔
  - (۲) اگر یہ نہ کر سکیں تو ہمیں ان کی گرفتاری کی اجازت مرحمت فرمادیں اور ان کی حمایت سے دستبردار ہو جائیں۔

ان تمام باتوں کے باوجود بھی صفين کے موقع پر جنگ کی ابتداء سیدنا معاویہؓ کی طرف سے نہ ہوئی تھی بلکہ آپ تو دفاعی پوزیشن میں تھے، پھر جنگ بندی کی سعادت بھی حضرت معاویہؓ کو حاصل ہوئی۔

جب کہ بقول امام اہل سنت مولانا عبد الشکور لکھنؤی رحمۃ اللہ علیہ (۱۳۸۳ھ) :

”اس لڑائی میں حضرت علیؓ کو اپنے ساتھیوں کی سرکشی اور بزدلی سے بہت پریشانی رہی (۱)۔“

اگر سیدنا معاویہؓ کو دُنیوی و ملکی امور میں رخنہ اندازی کا شوق ہوتا تو آپ جنگِ جمل ہی میں اپنی فوجیں لے آتے یا جنگِ نہروان کے بعد حملہ آور ہو جاتے جب کہ اس وقت سیدنا علیؓ کے پاس تھوڑا سا علاقہ تھا مولانا عبد الشکور لکھنؤی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں :

”جنگِ صفين کے بعد حضرت علیؓ کے قبضہ سے تمام ملک نکل گیا حتیٰ کہ آخر میں سوائے کوفہ اور مضافاتِ کوفہ کے آپ کے پاس کچھ نہیں رہ گیا (۲)۔“

یہی بات امام الہند حضرت شاہ ولی اللہ صاحب رحمہ اللہ نے بھی ازالۃ الخفاء (۳) میں لکھی ہے۔

اگر حضرت معاویہؓ چاہتے تو سیدنا علیؓ کی شہادت کے فوراً بعد اپنی خلافت کا اعلان کر دیتے لیکن انہوں نے ایسا بالکل نہیں کیا، جن کو حضور ﷺ کی یہ بشارت ہو کہ :

معاویۃ ابی سفیان احلام امتی و وجودها (۴)۔

وہ یہ کیسے کر سکتے ہیں؟ لہذا قصاص جیسے شرعی اور دینی مسئلہ کو دُنیوی یا ملکی مسئلہ ہرگز نہیں کہا جاسکتا۔

## ایک سوال:

اس قدر تفصیل اور وضاحت کے بعد آخر میں ہم مصنف نام و نسب سے ایک سوال کرنا

(۱)- (خلفاء راشدین.....ص ۲۲۲، حالات حضرت علی الرضاؑ تحت جنگِ صفين)

(۲)- (ایضاً.....ص ۲۱۶، حالات حضرت علی الرضاؑ تحت حضرت علی الرضاؑ کی خلافت)

(۳)- (ج اص ۹۷۶، فصل چشم، بیان فتن)

(۴)- (تطہیر الجہان والسان.....ص ۱۲، الفصل الثاني فی فضائله و مناقبہ و خصوصیاتہ الخ)

چاہتے ہیں؟ حضرت مولانا ظفر احمد عثمانی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

”یہ عقده اب تک حل نہیں ہوا کہ جب حضرت علی رضی اللہ عنہ کو ان بلوائیوں اور باغیوں کا مفسد اور فتنہ پرور ہونا معلوم تھا تو پھر ان کو اپنے ساتھ لشکر میں کیوں شامل کیا؟ اور بانی فتنہ محمد بن ابی بکر اور مالک اشتخاری کی پوزیشن کو اتنا کیوں مضبوط کیا کہ وہ ہر جگہ مجلس اور ہر مہم میں آپ کے ساتھ رہتے تھے؟ اور سیاسی اور جنگی مہمتوں میں پیش پیش نظر آتے تھے کیا ہمارے معرض ناقد جو درجہ اجتہاد پر پہنچنا چاہتے ہیں اس گھمی کو سمجھانے کی زحمت گورافرمائیں گے؟“<sup>(۱)</sup>۔

### تحقیح سوم: موصوف لکھتے ہیں کہ:

”ہم ان کے (یعنی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے) اس طرزِ عمل کو ”اجتہادی کارنامہ“ سمجھنے سے قاصر ہیں۔“

جناب نے اپنی اسی کتاب میں ایک مقام پر لکھا ہے:

”انسان خود کو خواہ کتنا ہی دانشور، ذہین و فطیم اور صاحب علم سمجھے.....

(مگر اسے) کسی بھی لمحہ اپنے محاسبہ اعمال و اقوال سے بے نیاز نہیں ہونا

چاہیے<sup>(۲)</sup>۔

دعویٰ سنی ہونے کا ہو..... اور تیور یہ کہ ”ہم“ اور ”سمجھنے سے قاصر“ جیسے الفاظ؟..... ”ہم“ اور ”میں“ تو اہل سنت والجماعت کا شعار نہیں ہے وہاں تو کتاب و سُفت کو بھی سلف صالحین اور اکابر علمائے اعلام رحمہم اللہ کی تعبیرات و تشریحات کی روشنی میں سمجھنے کی ہدایات دی جاتی ہیں اور قرآن مجید کی کسی آیت کی ایسی تشرع یا حدیث کا کوئی ایسا مفہوم جو سلف صالحین اور اکابر امت سے ثابت شدہ نہ ہو باطل تصور کیا جاتا ہے..... کم از کم ہم نے تو اپنے اکابر سے یہی سبق لیا ہے، صاحب ”معارف السنن“ محدث العصر حضرت مولانا سید محمد یوسف بنوری قدس سرہ (م ۷۱۳۹ھ) فرماتے ہیں:

(۱)- (برأت عثمان ..... ص ۲۲، تحت مطالبه قصاص کا حق)

(۲)- (نام و نسب ..... ص ۲۲۵)

”یہ دنیا حق و باطل کی آماجگاہ ہے، یہاں باطل حق کا لبادہ اور حکم کر آتا ہے، بسا اوقات ایک آدمی اپنے غلط نظریات کو صحیح سمجھ کر ان سے چھٹا رہتا ہے جس سے رفتہ رفتہ اس کے ذہن میں کجھ آ جاتی ہے اور بالآخر اس سے صحیح کو صحیح اور غلط کو غلط سمجھنے کی استعداد ہی سلب ہو جاتی ہے اور یہ بڑی خطرناک بات ہے، اہل حق و تحقیق کی یہ شان نہیں کہ وہ..... ”میں یہ سمجھتا ہوں“..... کی برخود غلط فہمی میں بتلا ہوں اور جب انہیں اخلاص و خیرخواہی سے تنبیہ کی جائے تو تاویلات کا ”ضمیر“ لگانے بیٹھ جائیں اہل حق کی شان تو یہ ہے کہ اگر ان کے قلم وزبان سے کوئی نامناسب لفظ نکل جائے تو تنبیہ کے بعد فوراً حق کی طرف پیٹ آ سیں (۱)۔

اسی طرح صاحب ”او جز المالک“ ریحانۃ العصر حضرت مولانا محمد ذکریا سہار نپوری قدس سرہ (م ۱۳۰۲ھ) فرماتے ہیں:

”حقیقت یہ ہے کہ اس دورِ فساد میں آدمی اس وقت تک محقق نہیں کم بھا جاتا جب تک سلفِ صالحین کے خلاف کوئی نئی ایجاد نہ کرے..... لہذا یہ ناکارہ تو- حذو النعل بالنعل - ان حضرات کا تبع ہے اور اس ناکارہ کی تحریر میں کوئی لفظ ان کی تحقیق کے خلاف ہے تو وہ لغو، ناقابل التفاس اور مردود ہے (۲)۔

اور وہ بھی مشاجراتِ صحابہؓ کے مسئلہ میں..... جو باب ایمان کا ایسا پل صراط ہے جو تلوار سے زیادہ تیز اور بال سے زیادہ باریک ہے، جہاں سلفِ صالحین نے زبان و قلم دونوں کو لگام دینے کی وصیت کی ہے کیونکہ اس باب میں افراط و تفریط اور غلو و تنقیص سے وامن بچانا نہایت مشکل ہے اور ذرا سی کوتاہی سلب ایمان کا ذریعہ بن سکتی ہے۔ خصوصاً سیدنا معاویہؓ کے بارے میں تو نہایت ہی احتیاط کی ضرورت ہے۔ حضرت مجدد الف ثانی رحمہ اللہ (جنہیں مُصطفٰ نام و نسب نے ”امام ربانی جیسی علمی و روحانی شخصیت“ کے مدحیہ الفاظ سے ذکر کیا ہے <sup>(۳)</sup>) کی ایک جلالی وصیت ملاحظہ ہو:

((١)- (بصائر وعبر ..... ج اص ١٩٢، بیان عصمت انبیاء و حرمت صحابه))

(٢)-(مكاسب شیخ الحدیث ..... ص ٥٠٢-٥٠٣)

(٢) - (نام و نسب ..... ص ۲۳۶)

اے برادر! معاویہ تھا دریں معاملہ نیست بلکہ نصفے از اصحاب کرام  
کم و بیش ذریں معاملہ باوے شریک اند پس محاربان امیر اگر کفرہ یا فسقہ  
با شدراعتماد از خطر دیں می خیزد که از راه تبلیغ ایشان بمار سیدہ است و تجویز نہ  
کند ایں معنی را مگر زند لیقی کہ مقصودش ابطال دین است (۱)۔

”اے بھائی! اس معاملہ میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ تھا نہیں ہیں بلکہ تقریباً  
آدھے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے ساتھ اس معاملہ میں شریک ہیں پس اگر حضرت  
علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ لڑنے والوں کو کافر یا فاسق کہا جائے گا تو پھر دین کے نصف  
حصہ سے ایمان انٹھ جائے گا جو ان حضرات کی تبلیغی مساعی کی بدولت ہم تک  
پہنچا ہے اور اس بات کو وہی شخص جائز کہہ سکتا ہے جو زند لیق ہو، جس کا مقصد  
ابطال دین ہے۔“

حضرت مجدد رحمۃ اللہ علیہ کے اس ارشاد سے معلوم ہوا کہ حضرت معاویہ اور حضرت علی رضی اللہ عنہما  
کے اختلاف کو ”اجتہادی“ نہ سمجھنا بلکہ ”عنادی“ سمجھنا اور ان پر کفر یا فسق کا فتویٰ صادر کرنا زندقا  
ہے، جس سے مقصود جماعت اہل بیت رضی اللہ عنہم نہیں بلکہ وہیں اسلام ہی میں الحاد و تشکیک پیدا کرنا ہے  
..... اب ہم چند حوالہ جات بقید جلد و صفحہ نقل کرتے ہیں جن میں اکابر علماء نے اس اختلاف کو  
اجتہادی اختلاف تسلیم کیا ہے۔

### (۱) حضرت امام ابو الحسن اشعری رحمہ اللہ:

حضرت امام ابو الحسن اشعری رحمہ اللہ (م ۳۲۳ھ) لکھتے ہیں:

فاما ماجرى بين علی والزبير وعائشة رضی اللہ عنہم فانما  
كان تأویل واجتہاد، وعلى الامام: و حکم من أهل الاجتہاد وقد  
شهد لهم النبي صلی اللہ علیہ وسلم بالجنة والشهادة فدل على

انهم کلهم کانوا علی حق فی اجتہادم و کذلک ماجری بین  
علی و معاویہ رضی اللہ عنہما کان علی تاویل و اجتہاد<sup>(۱)</sup>.

”پس جوزاع حضراتِ علی، زبیر اور عائشہؓ میں پیش آیا وہ تاویل  
و اجتہاد پر منی تھا اور حضرتِ علیؓ امام (خلیفہ) تھے اور یہ سب حضراتِ اہل  
اجتہاد تھے اور ان کے لیے نبی پاکؐ نے جنت اور شہادت کی بشارت دی  
ہے۔ پس اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ سب کے سب اپنے اپنے اجتہاد میں حق  
پر تھے۔ اسی طرح حضراتِ علی و معاویہ رضی اللہ عنہما کے درمیان جوزاع ہوا وہ  
بھی تاویل و ”اجتہاد“ پر منی تھا۔“

## (۲) حضرت امام ابو اسحاق اسفاری:

حضرت امام ابو اسحاق اسفاری رحمہ اللہ (م ۳۱۸ھ) فرماتے ہیں:  
فَإِنَّهُ أَيْ التَّخَاصِمُ وَالنَّزَاعُ وَالتَّقَاتُلُ وَالدِّفَاعُ الَّذِي جَرَى بَيْنَهُمْ  
كَانَ عَنْ اجْتِهَادٍ قَدْ صَدَرَ مِنْ كُلِّ وَاحِدٍ مِّنْ رُؤُسِ الْفَرِيقَيْنِ  
وَمَقْصِدٌ سَائِغٌ لِكُلِّ فِرَقَةٍ مِّنَ الطَّائِفَتَيْنِ وَإِنْ كَانَ الْمَصِيبُ فِي  
ذَلِكَ لِلصَّوَابِ وَاحِدَهُمَا وَهُوَ عَلَى رَضْوَانِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَمِنْ  
وَالاَهِ وَالْمُخْطَىءِ هُوَ مِنْ نَازِعَهُ وَعَادَاهُ غَيْرُ أَنَّ لِلْمُخْطَىءِ فِي  
الْاجْتِهَادِ أَجْرًا وَثُوابًا خَلَافًا لِأَهْلِ الْجَفَاءِ وَالْعَنَادِ فَكُلُّ مَا صَحَّ  
مَمْاجِرِي بَيْنَ الصَّحَابَةِ الْكَرَامِ وَجَبَ حَمْلُهُ عَلَى وَجْهِ يَنْفِي  
عَنْهُمُ الذُّنُوبَ وَالآثَامَ<sup>(۲)</sup>.

”ایس لیے جوزاع وجدال اور دفاع و قال صحابہؓ کے درمیان پیش  
آیا وہ اس ”اجتہاد“ کی بنار پر تھا جو فریقین کے سرداروں نے کیا تھا اور فریقین

(۱)- (الابانۃ ..... ص ۶۹، باب الكلام فی امامۃ ابی بکر الصدیق، تحت دلیل آخر)

(۲)- (شرح عقائد اسفاری ..... ج ۲ ص ۳۸۶، بحوالہ مقام صحابہؓ ..... ص ۱۰۳)

میں سے ہر ایک کا مقصد اچھا تھا اگرچہ اس اجتہاد میں برق فریق ایک ہی ہے اور وہ حضرت علی رضی اللہ عنہ اور ان کے رفقاء ہیں اور خطایہ پر وہ حضرات ہیں جنہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے زراع و عداوت کا معاملہ کیا، البتہ جو فریق خطایہ پر تھا اس سے بھی ایک اجر و ثواب ملے گا، اس عقیدہ میں صرف اہل جفا و عناد ہی اختلاف کرتے ہیں، لہذا صحابہ رضی اللہ عنہ کے درمیان مشاجرات کی جو صحیح روایات ہیں ان کی بھی اس میں تشریح کرنا واجب ہے جو ان حضرات سے گناہوں کے الزام کو دور کرنے والی ہو۔

### (۳) حافظ ابن حزم اندلسی رحمہ اللہ:

علامہ ابن حزم اندلسی رحمہ اللہ (م ۲۵۶ھ) فرماتے ہیں:

فبهذا قطعنا علی صواب علی رضی اللہ عنہ و صحة امامته و انه صاحب الحق و ان له اجرين اجر الا جهاد و اجر الا صابة و قطعنا ان معاویة رضی اللہ عنہ و من معه مخطئون مجتهدون ماجوروون احراً واحداً<sup>(۱)</sup>.

”پس اس بنا پر ہم یقین رکھتے ہیں کہ سیدنا علی رضی اللہ عنہ اپنے ”اجتہاد“ میں صواب پر ہیں اور آپ کی امامت صحیح ہے اور آپ برق تھے اور آپ کے لیے دو اجر ہیں، ایک اجر اجتہاد کرنے کا اور ایک اجر اجتہاد کے صحیح ہونے کا اور ہم اس پر بھی یقین رکھتے ہیں کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ اور ان کے ساتھی مجتهد ہیں اور مخطئی ہیں اور (خطایہ کی وجہ سے بھی) ان کو ایک اجر ملے گا۔“

### (۴) حضرت امام غزالی رحمہ اللہ:

حضرت امام غزالی رحمہ اللہ (م ۵۰۵ھ) لکھتے ہیں:

وما جرى بين معاویة و على رضى الله عنهما مبنيا على  
الاجتہاد لا منازعة من معاویة في الامامة<sup>(۲)</sup>.

(۱)- (الفصل في المثل والخل..... الج ۲ ص ۱۶۱، تحت الكلام في حرب علي و من حاربه من الصحابة)

(۲)- (احیاء العلوم ..... رج ۱ ص ۱۱۵، الرکن الرابع في السمعيات وقصد يقہ رضی اللہ عنہ فیما اخیر عنہ و مدارہ علی عشرۃ اصول)

”اور جوز اع حضرات علی و معاویہ رضی اللہ عنہما کے درمیان ہوا اس کی بنا ”اجتہاد“ پر تھی، یہ نہیں کہ امامت کے باب میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی طرف سے نزاع ہوا ہو۔“

### (۵) علامہ ابن اثیر الجزری رحمہ اللہ:

علامہ ابن اثیر الجزری رحمہ اللہ (م ۶۳۰ھ) فرماتے ہیں:

وذهب جمهور المعتزلة إلى أن عائشة وطلحة والزبير و  
معاوية وجميع أهل العراق والشام فساق بقتالهم الإمام  
الحق ..... وكل هذا جرأة على السلف تحالف السنة ، فإن  
ما جرى بينهم كان مبيناً على الاجتہاد <sup>(۱)</sup> .

”جمهور معتزلہ یہ کہتے ہیں کہ حضرت عائشہ، حضرت طلحہ، حضرت زیر،  
حضرت معاویہ اور جمیع اہل عراق اور اہل شام سب امام برحق سے لڑنے کے  
باغث فاسق قرار پائے ..... یہ سلف پر ایک بہت بڑی جرأت ہے اور یہ سنت کے  
خلاف ہے کیونکہ ان میں جو کچھ بھی پیش آیا اور جو کچھ ہوا وہ ”اجتہاد“ پر منی ہے۔“

### (۶) علامہ قرطبی رحمہ اللہ:

حضرت علامہ قرطبی رحمہ اللہ (م ۶۷۰ھ) لکھتے ہیں:

لا يجوز أن ينسب إلى أحد من الصحابة خطأ مقطوع به إذ  
كانوا كلهم اجتهدوا فيما فعلوه وأرادوا الله عزوجل ، وهم  
كلهم لنا أئمة وقد تعبدنا بالكف عما شجر بينهم ، وآلا  
نذكرهم إلا بأحسن الذكر ، لحرمة الصحابة ولنهاي النبي  
صلوات الله علیه وآله وآل بيته عن سبهم ، وأن الله غفر لهم ، وخبر بالرضاء عنهم <sup>(۲)</sup> .

(۱)- (جامع الاصول ..... ج ۸۹، تجت الفرع الثالث في بيان طبقات الجحودين)

(۲)- (الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ..... ج ۱۲، ح ۳۲۱، سورة الجحودات، تحت دین طلاقتان من المؤمنين)

”کسی ایک صحابیؓ کی طرف قطعی طور پر خطا کی نسبت کرنا جائز نہیں ہے جبکہ ان سب نے جو کچھ کیا ہے اپنے ”اجتہاد“ سے کیا ہے اور انہوں نے اللہ تعالیٰ کی رضا کا ارادہ کیا ہے اور وہ سب ہمارے پیشوایہں اور ہمیں اس بات کا حکم ہے کہ ان کے مابین جو بھگڑے ہوئے ہیں ان سے اپنی زبانیں روکیں اور ان کا ذکر خیر کے ساتھ کریں کیونکہ شرفِ صحابیت بڑی حرمت کی چیز ہے اور نبی کریم ﷺ نے ان کو برا بھلا کہنے سے منع فرمایا ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں معاف کر رکھا ہے اور ان سے اپنے راضی ہونے کی خبر دی ہے۔“

### (۷) حضرت امام مجی الدین بن النووی رحمہ اللہ:

شارح مسلم حضرت امام مجی الدین بن النووی رحمہ اللہ (۲۷۲ھ) لکھتے ہیں:

واما معاویة رضی اللہ عنہ فهو من العدول الفضلاء والصحابۃ النجاء،  
واما الحروب التي جرت فكانت لكل طائفة شبهة اعتقادت  
تصویب انفسها بسببها وكلهم عدول رضی اللہ عنہ ومتاؤلون في  
حرث بهم وغيرها ولم يخرج شيء من ذلك احداً منهم من  
العدالة لأنهم مجتهدون اختلقو في مسائل من محل الاجتہاد  
كما يتخلف المجتهدون وبعدهم في مسائل من الدماء و  
غيرها ولا يلزم من ذلك نقص أحد منهم (۱).

”حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ عادل، اور صاحب نجابت صحابہ کرامؓ میں سے ہیں، اور وہ لڑائیاں جوان کے مابین ہوئیں، تو ان میں ہر فریق کے لیے شبہہ تھا، جس کو وہ اپنے طور پر حق سمجھتے تھے اور ہر فریق بہر حال عادل ہے، اور ان کی باہم جنگوں میں اپنی اپنی تاویل ہے، ان میں سے کوئی ایسی بات نہیں جس سے ان کی عدالت ختم ہو جائے، کیونکہ وہ مجتہد تھے اور ”مسائل اجتہادیہ“ ہی میں ان کا اختلاف ہوا، جیسا کہ ان کے بعد میں آنے والے مجتہدین کے مابین کئی ایک

(۱) - (مسلم مع البنوی ..... ج ۲ ص ۲۷۲، کتاب فضائل الصحابة رضی اللہ عنہم)

مسئل میں اجتہادی اختلاف ہونے کے باوجود یہ بات ان میں نقص  
کا سبب نہیں بنتی۔

### (۸) حافظ عمار الدین ابن کثیر رحمہ اللہ:

حضرت علام ابن کثیر رحمہ اللہ (م ۷۷۷ھ) لکھتے ہیں:

وفیه أَنَّ أَصْحَابَ عَلَیِ الْأَدْنَى الطَّائِفَتَيْنِ إِلَى الْحَقِّ، وَهَذَا هُوَ  
مَذْهَبُ أَهْلِ السَّنَةِ وَالْجَمَاعَةِ أَنَّ عَلَيْهَا هُوَ الْمُصِيبُ وَإِنْ كَانَ  
مَعَاوِيَةً مَجْتَهِدًا وَهُوَ مَاجُورٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ (۱).

”اس حدیث سے یہ بھی ثابت ہوا کہ اصحاب سیدنا علی رضی اللہ عنہ دونوں  
جماعتوں میں حق سے زیادہ قریب تھے، یہی اہل سنت والجماعت کا مسلک  
ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ (اپنے اجتہاد میں) حق پر تھے اگرچہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ  
مجتہد ہونے کے باعث ان شاء اللہ ماجور ہیں۔“

### (۹) حافظ ابن تیمیہ الحرانی رحمہ اللہ:

شیخ الاسلام حافظ ابن تیمیہ حنبلی رحمہ اللہ (م ۷۲۸ھ) کافرمان صفحاتِ گزشتہ میں  
گزر چکا ہے، ایک جگہ آپ مزید لکھتے ہیں:

ولهذا اتفق أهل السنة على أنه لا تفسق واحدة من  
الطائفتين وإن قالوا في أحداهما إنهم كانوا بغاة لأنهم كانوا  
متاؤلين مجتهدين والممجتهد المخطئ لا يكفر ولا يفسق (۲).

”اور اسی لیے اہل سنت کا اس امر پر اتفاق ہے کہ ان دونوں گروہوں  
میں سے کوئی بھی فاسق نہیں ہے اگرچہ ایک دوسرے کے بارے میں کہتے  
ہیں کہ وہ باغی ہیں کیونکہ وہ مجتہد ہیں، تاویل کرنے والے اور مجتہد مخطئ (جو) نہ  
کافر ہوتا ہے نہ فاسق۔“

(۱)- (المبدایہ والنہایہ ..... ج ۲۷، ص ۲۷۹، سنت ۳۷، تحقیت خرون الخوارج)

(۲)- (منہاج السنۃ ..... ج ۲ ص ۲۰۵، فصل قال الرافضی مع ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لعن معاویۃ اخ)

## (۱۰) علامہ تفتازانی رحمہ اللہ:

حضرت علامہ سعد الدین مسعود التفتازانی رحمہ اللہ (م ۸۰۸ھ) لکھتے ہیں:

ولیسو اکفارا ولا فسقة ولا ظلمة لما لهم من التأویل وان  
کان باطلًا فغاية الامر انهم اخطأوا في الاجتهاد وذلک  
لا يوجب التفسيق فضلا عن التکفیر ولهذا منع على رضی اللہ عنہ  
اصحابہ من لعن اهل الشام وقال اخواننا بغواعلینا <sup>(۱)</sup>.

”اور وہ کافرنہیں نہ فاسق ہیں اور نہ ہی انہیں خالم ٹھہرایا جا سکتا ہے،  
کیونکہ ان کے پاس کوئی نہ کوئی وجہ ضرور تھی گو وہ باطل ہی کیوں نہ ہو، زیادہ سے  
زیادہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ انہوں نے ”اجتہاد“ میں خطأ کی اور اس سے فتنہ لازم  
نہیں آتا چہ جائیکہ کفر، اور اسی لیے حضرت علی رضی اللہ عنہ نے ان لوگوں کو جوابِ شام  
پر لعنت کر رہے تھے اس سے روکا اور فرمایا وہ ہمارے بھائی ہی ہیں جو ہم پر چڑھ  
دوڑے ہیں۔“

## (۱۱) علامہ ابن خلدون المغربی رحمہ اللہ:

حضرت علامہ ابن خلدون المغربی رحمہ اللہ (م ۸۰۸ھ) لکھتے ہیں:

کان طریقہم فیها الحق والاجتہاد ولم یکونوا فی  
محاربتهم لغرض دنیوی او لایشار باطل او لا مستشعار حقد  
کما قد یتوهمه متوهם وینزع إلیه ملحد <sup>(۲)</sup>.

”ان کا ان امور میں عمل حق اور ”اجتہاد“ پر منی تھا اور ان کی آپس میں  
جنگیں کسی دنیوی غرض یا کسی سُلکتے عناد کے باعث نہ تھیں جیسا کہ توہمات کے  
پرستار سمجھے لیتے ہیں اور ملحدین اس طرف چوک جاتے ہیں۔“

(۱)-(شرح مقاصد ..... ج ۲ ص ۳۰۵، الحجت الرابع، اتفق اهل الحق علی وجوب تعظیم الصحابة)

(۲)-(مقدمہ ابن خلدون ..... ص ۲۰۵، فصل ۲۸، تحت فی انقلاب الخلافۃ الی الملک)

## (۱۲) حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ:

حضرتِ حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ (م ۸۵۲ھ) لکھتے ہیں:

و اتفق أهل السنة على وجوب منع الطعن على أحد من الصحابة  
بسبب ما وقع لهم من ذلك ولو عرف المحق منهم لأنهم لم  
يقاتلوا في تلك الحروب إلا عن اجتهاد وقد عفا الله تعالى عن  
المخطئ في الاجتهاد ، بل ثبت أنه يؤجر أجرًا واحدًا وأن  
المصيب يؤجر أجرين كما سيأتي بيانه في كتاب الأحكام <sup>(۱)</sup> .

”اہل سنت کا اس امر پر اتفاق ہے کہ صحابہ کرامؓ میں جو تنازعات  
پیش آئے ہیں ان کی وجہ سے کسی پر طعن کرنا منع ہے، اگرچہ یہ معلوم ہو چکا ہے  
کہ ان میں سے کون حق پر تھا، وجہ یہ ہے کہ یہ باہمی جنگ وجدال ”اجتہاد“ کی  
بنار پر تھا (نہ کہ ”عناد“ کی بنار) اور اللہ نے اجتہاد میں خطا کرنے والوں کو  
معاف کر دیا ہے بلکہ یہ بات ثابت شدہ ہے کہ مجتہد مُصیب کو دو اجر اور مجتہد مُخاطئ  
کو ایک اجر ملتا ہے۔“

## (۱۳) علامہ ابن ہمام رحمہ اللہ:

شارح ہدایہ امام کمال الدین ابن ہمام حنفی رحمہ اللہ (م ۸۶۱ھ) لکھتے ہیں:  
وما جرى بين معاویة و على رضى الله عنهما كان مبنيا على  
الاجتہاد لا منازعة من معاویة في الامامة <sup>(۲)</sup> .

”حضرتِ معاویہ اور حضرتِ علی رضی اللہ عنہما کے درمیان جو واقعات  
پیش آئے ان کی بنا ”اجتہاد“ پر تھی اور حضرتِ علیؓ کی امامت (خلافت)  
کے بارے میں حضرتِ معاویہؓ کی طرف سے کوئی تنازع عنہ تھا“۔

(۱)- (فتح الباری..... ج ۱۳ ص ۳۲، کتاب الفتن باب اذا اتني المسلمين بسيفهما)

(۲)- (مسایرۃ..... ص ۳۱۲، تحت ماجری بین علی و معاویۃ رضی اللہ عنہما)

## (۱۲) علامہ ابن حجر عسکری رحمہ اللہ:

حافظ ابن حجر عسکری شافعی یا نتیجی رحمہ اللہ (م ۲۹۷ھ) لکھتے ہیں:

وَمِنْ اعْتِقَادِ أَهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَا‘ةِ أَيْضًا أَنَّ مَعَاوِيَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ لَمْ يَكُنْ فِي أَيَّامِ عَلَىٰ خَلِيفَةٍ وَإِنَّمَا كَانَ مِنَ الْمُلُوكِ وَغَايَةُ اجْتِهَادِهِ أَنَّهُ كَانَ لَهُ أَجْرٌ وَاحِدٌ عَلَىٰ اجْتِهَادِهِ، وَأَمَّا عَلَىٰ فَكَانَ لَهُ أَجْرٌ عَلَىٰ اجْتِهَادِهِ وَأَجْرٌ عَلَىٰ إِصَابَتِهِ<sup>(۱)</sup>.

”اور اہل سنت والجماعت کے عقائد میں یہ بات بھی شامل ہے کہ حضرت معاویہؓ حضرت علیؓ کے ایامِ خلافت میں خلیفہ تھے بلکہ بادشاہ تھے اور ان کے ”اجتہاد“ کی غایت یہ ہے کہ ان کو اس اجتہاد پر ایک اجر ملے گا اور حضرت علیؓ کو دو اجر ملیں گے ایک اجتہاد کا دوسرا اصابت کا۔“

## (۱۵) حضرت مجدد دالف ثانی رحمہ اللہ:

امام ربانی حضرت مجدد دالف ثانی حنفی رحمہ اللہ (م ۳۲۳ھ) لکھتے ہیں:

وَاخْتِلَافَتِهِ كَه در میان اصحاب پیغمبر علیہ وعلیہم الصلوٰۃ والسلامات واقع شده نہ از ہوائے نفسانی بود چہ نفوس شریفہ ایشان تزکیہ یافتہ بودند واز نمارگی باطنیناں رسیدہ ہوائے ایشان تابع شریعت شدہ بود بلکہ آن اختلاف مبنی بر اجتہاد بود واعلاًی حق<sup>(۲)</sup>.

”صحابہ کرام میں جو اختلاف واقع ہوا ہے وہ خواہشِ نفسانی کی وجہ سے نہ تھا، کیونکہ ان کے نفوس شریفہ تزکیہ یافتہ تھے اور ائمارة کے بجائے مطہرہ ہو چکے تھے، ان کی خواہش شریعت کے تابع ہو چکی تھی، بلکہ ان کا باہمی اختلاف ”اجتہاد“ اور کلمہ ”حق بلند کرنے پر مبنی تھا۔“

(۱)- (الصواعق الْمُحرَّقة..... ص ۲۱، الْجَامِعَةُ فِي بَيَانِ اعْقَادِ أَهْلِ السُّنَّةِ وَالْجَمَا‘ةِ فِي الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَخْ).

(۲)- (مکتوبات امام ربانی..... دفتر اول مکتوب: ۸۰)

## (۱۶) علامہ خفاجی رحمہ اللہ:

حضرت علامہ شہاب الدین الخفاجی رحمہ اللہ (م ۱۰۹۹ھ) لکھتے ہیں:

فِيمَا كَانَ بَيْنَهُمْ مِنَ الْفَتْنِ كَمَا وَقَعَ بَيْنَ عَلَى وَمَعَاوِيَة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَحْسَنَ التَّاوِيلَاتِ وَالْمُحَامِلَ لَا نَهَا أَمْوَارُ وَقَعَتْ بِاجْتِهَادِهِمْ لَا لاغرَاضٍ نَفْسَانِيَّةٍ وَمَطَامِعُ دُنْيَاوِيَّةٍ كَمَا يَظْنُهُ الْجَهْلَةُ (۱).

”حضرات علی و معاویہ رضی اللہ عنہما کے عہد فتن میں جو واقعات رونما ہوئے ان کو عمدہ تاویل اور اچھے حال پر محمول کیا جاتا ہے اس لیے کہ یہ ایسے امور تھے جو ان سے ”اجتہاد“ صادر ہوئے، ان کا فشا کوئی اغراض نفسانیہ نہ تھیں، نہ ان کا مطلع نظر کوئی دُنیوی امور تھے جیسا کہ جاہلوں نے سمجھ رکھا ہے۔“

## (۱۷) حضرت علامہ علی قاری رحمہ اللہ:

حضرت ملا علی قاری حنفی رحمہ اللہ (م ۱۰۱۲ھ) لکھتے ہیں:

فلا يشكل باختلاف بعض الصحابة في الخلافة والامارة  
قلت الظاهر أن اختلاف الخلافة أيضاً من باب اختلاف فروع  
الدين الناشئ عن اجتهاد كل لامن الغرض الدنيوي الصادر  
عن الحظ النفسي (۲).

”لہذا آپ ﷺ کے اس ارشاد پر یہ اشکال وارد نہ کیا جائے کہ بعض  
صحابہؓ نے خلافت و امارت میں اختلاف کیا تھا میں کہتا ہوں کہ اختلاف خلافت  
بھی ظاہری طور پر دینی فروعی اختلاف کے ضمن میں آتا ہے جو ہر ایک کے اپنے  
اپنے ”اجتہاد“ سے پیدا ہوا، اس میں بھی کوئی دُنیوی غرض نہ تھی جو خواہشات  
نفسی کا حصہ لیے ہوئے ہو۔“

(۱)-(نیم الریاض ..... ج ۳ ص ۳۲۱ تھت فصل و مکتوپی و برہ اصحاب باریخ)

(۲)-(مرقاۃ المفاتیح ..... ج ۱ ص ۳۶۱، باب مناقب الصحابة)

### (۱۸) حضرت علامہ عبدالعزیز فرہاروی رحمہ اللہ:

حضرت علامہ عبدالعزیز فرہاروی رحمہ اللہ (م ۱۲۲۰ھ) لکھتے ہیں:

وقال اهل السنۃ کان الحق مع علی و ان من حاربه  
مخطیء فی الاجتہاد فهو معدور و ان کلا من الفریقین عادل  
صالح ولا یجوز الطعن فی احد منهم<sup>(۱)</sup>.

”اور اہل سنت کا قول یہ ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ تھا اور جس  
نے آپ سے جنگ کی ہے وہ اپنے ”اجتہاد“ میں خطاب پر تھے اور معدور تھے اور  
بے شک فریقین میں سے ہر ایک عادل و صالح تھا اور ان میں سے کسی پر طعن  
کرنا جائز نہیں۔“

### (۱۹) حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی رحمہ اللہ:

قطب الاقطب حضرت مولانا رشید احمد صاحب محدث گنگوہی رحمہ اللہ (م ۱۳۲۳ھ) لکھتے ہیں:  
”اور جو کچھ بعض سے حرب حضرت امیر رضی اللہ عنہ یا کچھ اور اشریف سے  
تفصیر ہوئی وہ ”خطائے اجتہادی“ تھی<sup>(۲)</sup>۔

### (۲۰) حضرت مولانا سید حسین احمد مدینی رحمہ اللہ:

شیخ العرب والجمم، امام راشد حضرت مولانا سید حسین احمد مدینی رحمہ اللہ (م ۱۳۷۷ھ) لکھتے ہیں:  
”امّہ اہل سنت والجماعت مشاجرات صحابہ رضی اللہ عنہم کو ”خطائے اجتہادی“  
قرار دیتے ہیں<sup>(۳)</sup>۔

### (۲۱) حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمہ اللہ:

مفتي اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب رحمہ اللہ (م ۱۳۹۵ھ) لکھتے ہیں:

(۱)- (البراس.....ص ۷۳۰، اختلاف معاویہ علی رضی اللہ عنہما)

(۲)- (ہدایۃ الشیعۃ.....ص ۲۹، تحت جواب سوال اول)

(۳)- (مکتوبات شیخ الاسلام.....ج ۳ ص ۲۳۳، مکتوب اول)

”خصوصاً مشا جراتِ صحابہؓ میں تو جس طرح امت کا اس پر اجماع ہے کہ دونوں فریق کی تعظیم واجب دونوں فریق میں سے کسی کو برآ کہنا ناجائز ہے، اسی طرح اس پر بھی اجماع ہے کہ جگہ صفتین میں حضرت علیؓ حق پر تھے اور ان کے مقابل حضرت معاویہؓ اور ان کے اصحاب خطاء پر، البتہ ان کی خطاؤں کو اجتہادی خطاء قرار دیا گیا جو شرعاً گناہ نہیں جس پر اللہ کی طرف سے عتاب ہو، بلکہ اصول اجتہاد کے مطابق اپنی کوشش صرف کرنے کے بعد بھی اگر ان سے خطاء ہو گئی تو ایسے خطاء کرنے والے بھی ثواب سے محروم نہیں ہوتے ایک اجران کو بھی ملتا ہے۔ باجماع امت ان حضراتِ صحابہؓ کے اس اختلاف کو بھی اسی طرح کا ”اجتہادی اختلاف“ قرار دیا گیا ہے جس سے کسی فریق کے حضرات کی شخصیتیں محروم نہیں ہوتیں۔ اس طرح ایک طرف خطاء و صواب کو بھی واضح کر دیا گیا دوسری طرف صحابہؓ کرامؓ کے مقام اور درجہ کا پورا احترام بھی محفوظ رکھا گیا، اور مشا جراتِ صحابہؓ میں کفٹ لسان اور سکوت کو اسلام قرار دے کر اس کی تاکید کی گئی ہے کہ بلا وجہ ان روایات و حکایات میں خوض کرنا جائز نہیں جو باہمی جنگ کے دوران ایک دوسرے کے متعلق نقل کی گئی ہیں (۱)۔

## (۲۲) حضرت خواجہ شمس الدین صاحب سیالوی رحمہ اللہ:

حضرت خواجہ شمس العارفین رحمہ اللہ (م ۱۳۰۰ھ) جو جناب مہر علی شاہ صاحب گولڑوی کے شیخ طریقت بھی تھے، ان کے ملفوظات میں ہے:

”بعد ازاں سخن درذ کر جنگ حضرت علی کرم اللہ و جہہ و امیر معاویہؓ افتاد.... خواجہ شمس العارفین فرمودا آنچہ میان حضرت علیؓ و امیر معاویہؓ نزع و خصوصیت واقع شده است از روئے اجتہاد بود نہ از جہت عناد، پس اے درویش! اگرچہ امیر معاویہؓ برخطا بود لیکن فعل مجتہد اگر برخطا افتدا هم یک ثواب حاصل شود پس درویش را باید کہ در حق ایشان پیچ نہ گوید (۲)۔

(۱) - (مقامِ صحابہؓ ص ۸۹-۹۰، ایک سوال اور جواب)

(۲) - (مرآۃ العاشقین ص ۱۰۹، تخت مرآۃ بیست و سوم، ۲۳ ذکر جہاد اصغر و جہاد اکبر)

”گر ز شیخ نفیگو کے بعد حضرت علی و حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کے مابین جنگ کا تذکرہ ہوا تو حضرت خواجہ شمس العارفینؒ نے فرمایا کہ حضرت علی اور حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہما کے درمیان جو نزاع و خصوصت واقع ہوئی وہ ازروئے ”اجتہاد“ تھی کسی عناد کی بنا پر نہیں تھی، پھر فرمایا، اے درویش! حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی شان میں بدگولی ہرگز نہ کرئے۔ اگرچہ خط پر تھے لیکن مجتہداً گر خطا پر بھی ہوتا پھر بھی اسے ایک ثواب حاصل ہوتا ہے پس درویش کو چاہیے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی شان میں بدگولی ہرگز نہ کرئے۔“

اہل سنت والجماعت کی معتبر کتابوں سے یہ اکیس (۲۱) عدد حوالہ جات سرسری تلاش کے بعد لکھ دیے ہیں، ورنہ اہل سنت والجماعت کا کوئی محقق عالم ایسا نہیں ہے جس نے اس اختلاف کو ”اجتہادی اختلاف“ کے بجائے ”عنادی اختلاف“ کہا ہوا اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ ..... کے فعل کو اجتہادی خط سے زیادہ کچھ کہا ہوا اور یہ خطاب بھی ”ایں خط از صد صواب اولیٰ تراست“ کا مصدق ہے حضرت مجدد صاحب رحمہ اللہ تو یہاں تک فرماتے ہیں کہ:

فلا جرم خطاء معاویة خيرا من صوابهما ببركة الصحبة.

”صحابتِ نبوی رضی اللہ عنہم کی برکت سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی خطاب بھی حضرت عمر بن عبد العزیز اور حضرت اولیس قرنی رحمہما اللہ کے صواب سے بہتر ہے۔“

لہذا پیر نصیر الدین اور ان کے اسلاف و اکابر کی ساری زندگی کی نیکیاں مل کر اس اجر کا پاسنگ بھی نہیں بن سکتیں جو اجر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کو اس خطے اجتہادی پر ملا ہے:

ذلک فضل الله يوتیه من يشاء .

## قول فیصل:

آخر میں حضرت مجدد والف ثانی رحمۃ اللہ علیہ کا ایک قول بطور ”قول فیصل“، نقل کر رہا ہوں جس میں حضرت مجدد درحمۃ اللہ علیہ نے وضاحت کر دی ہے کہ اہل سنت کے نزدیک ”خطے اجتہادی“ مسلم ہے:

و كتب القوم مشحونة بالخطاء الاجتهادي كما صرخ به  
الا مام الغزالى والقاضى ابو بكر وغيرهما. پس تسفیق و تحلیل

درحقِ محاربان حضرت امیر جائز نباشد<sup>(۱)</sup>۔

”اور قوم (یعنی علمائے اہل سنت) کی کتابیں ”خطائے اجتہادی“ کے اقوال سے بھری ہوئی ہیں جیسا کہ امام غزالی اور قاضی ابو بکر بافلانی رحمہما اللہ کی تصریحات سے واضح ہے، پس حضرت علی رض کے ساتھ جنگ کرنے والوں کو فاسق یا گمراہ قرار دینا جائز نہیں ہے۔“

اب اس کے بعد کچھ مزید لکھنے کی گنجائش نہیں، ہاں مصنف کو انہی کی نصیحت سنانا چاہتا ہوں:  
 ”جب کسی بات کو معقول انسانوں کی بڑی جماعت تسلیم کر لے یا سے صحیح کہہ دے تو دو چار کم فہموں کا اختلاف کسی تصنیف و تالیف کے مرتبہ و مقام پر اثر انداز نہیں ہو سکتا<sup>(۲)</sup>۔“

### حضرتِ معاویہ اور حضرت علی رضی اللہ عنہما کا اجتہاد:

قارئین مکرم! آپ مسلسل ”اجتہاد“ اور ”خطائے اجتہادی“ کی بحث پڑھ رہے اس لیے آپ کی معلومات میں اضافہ کے لیے عرض کرتا ہوں (اہل علم تو ان مضافاً میں سے پہلے ہی واقف ہیں)۔ سوال یہ ہے کہ جب حضرتِ معاویہ رض طالبِ قصاصِ دم عثمان رض تھے اور حضرت علی رض بھی قصاصِ عثمان رض کے حق میں تھے اس کے منکرنہ تھے تو وجہِ نزاع کیا تھی؟ بعض اوقات کسی بڑی چیز کی بنیاد نہایت معمولی ہوتی ہے لیکن اس کے نتائج و اثرات بڑے دور رہ ہوتے ہیں، کسی بات کا نقطہ آغاز نہایت معمولی اور غیر مرئی ہوتا ہے لیکن اس کے برگ وبار اور ثمرات نہایت وسیع بلکہ وسیع تر ہوتے ہیں، یہی قصہ ”مشاجراتِ صحابہ رض“ کو پیش آیا..... وہ یہ کہ سیدنا علی و سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہما کے درمیان قصاصِ دم عثمان رض کا معاملہ تو متفق علیہ تھا لیکن اس کی تعجیل و تاخیر نزاع کا سبب بني جس نے بالآخر جنگ کی صورت اختیار کر لی۔

حضرت علی رض اپنے اجتہاد کی بناء پر مملکی وحدت کو قیامِ عدالت پر مقدم سمجھتے تھے اور چاہتے تھے کہ جب تک تمام علاقہ جات تحت خلافت نہ آ جائیں اس وقت تک قیامِ عدالت اور مجرموں کی

(۱)- (مکتوباتِ امام ربانی..... دفتر اول مکتوب ۲۵)

(۲)- (نام و نسب ..... ص ۳۵۷)

پکڑ و ہکڑ پر قوت صرف نہ ہو، جب کہ حضرت معاویہؓ اپنے اجتہاد<sup>(۱)</sup> کی بناء پر قصاص دم عثمانؓ کو وحدتِ ملکی کا سبب اور ذریعہ سمجھتے تھے ان کا کہنا تھا کہ اگر حضرت علیؓ خود قصاص دم عثمانؓ

(۱) یہ بات یاد رکھی جائے کہ مجتہد پر اجتہاد واجب ہے اور ہر مجتہد اپنے ہی اجتہاد پر عمل کا پابند ہے، ضروری نہیں کہ مجتہد اپنے ہر اجتہاد میں صواب کو پایا لے، مجتہد جب کسی مسئلہ میں رائے قائم کرے گا تو اس میں صواب و خطأ دونوں کا احتمال ہوگا اور معاصر مجتہدین اس مجتہد کے اجتہاد سے اختلاف کا پورا حق بھی رکھتے ہیں، لیکن اپنے اجتہاد کو حق و صواب پر سمجھتے ہوئے اس مسئلہ مجتہد فیہ میں کسی دوسرے مجتہد کی تقلید اکثر علماء کے نزدیک اس مجتہد کے لیے جائز نہیں، ہاں اس مجتہد کا کسی مسئلہ مجتہد فیہ میں صواب یا خطأ پر ہونا بعد کی بات ہے، محقق علی الاطلاق حافظ ابن ہمام رحمہ اللہ (م ۸۶۱ھ) لکھتے ہیں:

الْمُجتَهَدُ بَعْدَ اجْتِهَادِهِ فِي حَكْمٍ، مَمْنُوعٌ مِّنَ التَّقْلِيدِ فِيهِ اِتْفَاقًا وَالْخَلَافُ  
قَبْلَهُ وَالاَكْثَرُ مَمْنُوعٌ . (التحریر... ص ۵۳۰، تحت مسئلہ بحث ہذا)

”ایک مجتہد کے لیے کسی ایسے حکم میں جس میں خود اس کا اپنا اجتہاد موجود ہو کسی دوسرے مجتہد کی تقلید بالاتفاق منع ہے، ہاں اجتہاد سے قبل اس تقلید کے منوع ہونے یا نہ ہونے میں البته اختلاف ہے اور اکثر علماء وہاں بھی اس کو منوع قرار دیتے ہیں۔“

اپنی ایک اور کتاب میں حافظ صاحب رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

وَالوَجْهُ الصَّحِيحُ أَنَّ الْمُجتَهَدَ مَامُورٌ بِالْعَمَلِ بِمَقْتضَى ظَنِّهِ اِجْمَاعًا .

(فتح القدر... ج ۵ ص ۲۹۱)

”صحیح بات یہ ہے کہ مجتہد بالجماع اپنے ہی ظن (اور اجتہاد) کے مطابق عمل

کرنے پر مامور ہے۔“

حضرت علام ابو بکر بن مسعود کا سانی رحمہ اللہ (م ۵۸۷ھ) لکھتے ہیں:

لَانَ الْمُجتَهَدَ مَامُورٌ بِالْعَمَلِ بِمَا يُؤْدِي إِلَيْهِ اجْتِهَادُهُ فَحِرْمٌ عَلَيْهِ تَقْلِيدُ غَيْرِهِ .

(بدائع الصنائع... ج ۷ ص ۵۲۷، تحت فضل و اما شرائط القضايا فـ انواع اربعة)

”اس لیے کہ مجتہد اپنے ہی اجتہاد پر عمل کا پابند ہے، کسی اور مجتہد کی تقلید اس پر حرام ہے۔“

امام ربانی حضرت مجذہ دلف ثانی رحمہ اللہ (م ۱۰۳۲ھ) لکھتے ہیں:

عَلَيْهِ مَا فِي الْبَابِ چُونَ ہر کدام رارائے و اجتہاد بودہ و ہر مجتہد را عمل بموافقت رائے خود

واجب، بضرورت در بعض امور بسبب مخالفت آراء مخالفت و مشاجرت لازم گشت،

ہر کیے را تقلید رائے خود صواب آمد۔

(مکتوباتِ امام ربانی... دفتر دوم مکتوب نمبر ۳۶)

لیتے ہیں تو صحیح، ورنہ وہ قاتلین کو ان کے ورثاء کے حوالے کر کے فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلْطَانًا پر عمل کریں تب ہم ان کی بیعت کریں گے۔ اگر حضرت علی رضی اللہ عنہ با غمین اور قاتلین پر انصاف کا ہاتھ نہیں ڈال سکتے تو پھر وہ بار خلافت اٹھانے کے کس طرح حق دار ہیں، جب کہ وہ خود کہہ چکے ہیں:

أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ أَحَقَ النَّاسِ بِهَذَا الْأَمْرِ أَقْوَاهُمْ عَلَيْهِ

وَأَعْلَهُمْ بِأَهْرَامِ اللَّهِ فِيهِ (۱)

”اے لوگو! تمام لوگوں میں اس امر خلافت کا (سب سے زیادہ) اہل وہ ہے جو اس (کے نظم و نسق کے برقرار رکھنے) کی سب زیادہ قوت و صلاحیت رکھتا ہوا اور اس کے بارے میں اللہ کے احکام کو سب سے زیادہ جانتا ہو۔“

لیکن حضرت علی رضی اللہ عنہ کا اس وقت خلافت سے دستبردار ہو جانا سلطنتِ اسلامی کے لیے اور زیادہ خطرناک اور مہلک ہو سکتا تھا لہذا سیدنا علی رضی اللہ عنہ کا موقف یہ تھا کہ پہلے ملتِ اسلامیہ کے منتشر اور بکھرے ہوئے شیرازے اور قوتوں کو کنجما کیا جائے، اس کے بعد قاتلین عثمان رضی اللہ عنہ پر ہاتھ ڈالا جائے..... اس نازک صورت حال میں دونوں طرف رائے اور اجتہاد کی گنجائش ہے، سو دونوں فریقوں میں سے کسی کی بھی تسفیق جائز نہ ہو گی گوا کا بر صحابہ رضی اللہ عنہ کے نزدیک حضرت علی رضی اللہ عنہ کی خلافت قائم ہو چکی تھی۔

= ”اس سے زیادہ کچھ نہیں کہ ان میں سے ہر ایک کی رائے تھی اور اپنا اپنا اجتہاد اور معلوم ہے کہ ہر مجتہد پر اپنے اجتہاد اور صواب دید پر عمل کرنا واجب ہے پس اختلاف آراء کے باعث منازعہ و مشاجرت ناگزیر ہوئی اور ہر ایک نے اپنی رائے کے مطابق عمل کرنا ضروری سمجھا۔“

حجۃ الاسلام حضرت مولانا محمد قاسم ناٹوی رحمہ اللہ (م ۱۲۹۷ھ) لکھتے ہیں:

دویم آنکہ مجتہداں مامور باتباع اجتہاد خوبیشتن اند، اتباع مجتہداں دیگر روانیست ورنہ ازیں چہ کم کہ اتباع دیگر اس ضرورت نیست۔

(مکتوب قسمی..... ص ۸، در تحقیق و اثبات شہادت حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ)

”دوسرا بات یہ ہے کہ مجتہدا نہ اپنے اجتہاد کے مطابق عمل کرنے پر حکم دیے گئے ہیں۔ ان کے لیے دوسرے مجتہدین کی پیروی جائز نہیں ورنہ اس سے بھی کیا کم کہ دوسروں کی پیروی ضروری نہیں۔“

(۱)- (نیج البلاغہ..... ص ۲۹ خطبہ نمبر ۳۷)

ان تمام امور کے بعد حضرت معاویہ ﷺ کی خردہ گیری و عجیب چیزیں کو اپنے لیے باعث سعادت سمجھنا اور اسے حبِ اہل بیت ﷺ کی معراج تصور کرنا ”ایں خیال است محل است جنوں“ کا مصدقہ ہے، حافظ ابن عساکر رحمہ اللہ (م ۱۷۵ھ) امام ابو زر عہد رازی رحمہ اللہ (م ۲۶۱ھ) سے نقل کرتے ہیں کہ ایک شخص نے ان سے کہا میں معاویہ ﷺ سے بعض رکھتا ہوں، آپ نے فرمایا کیوں؟ کہنے لگا کہ انہوں نے حضرت علیؓ سے قتال کیا، امام ابو زر عہد رحمہ اللہ نے فرمایا:

وَيَحْكُمُ إِنَّ رَبَّ مُعَاوِيَةَ رَحِيمٌ وَخَصْمُ مُعَاوِيَةَ خَصِيمٌ  
كَرِيمٌ فَأَيْشَ دُخُولَكَ أَنْتَ بَيْنَهُمَا، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا (۱).

”تیرے لیے ہلاکت ہوا معاویہ کا رب مہربان اور مقابل کریم ہے، سو

ان دونوں سے اللہ راضی ہو چکا ان کے درمیان تو کون ہے دخل دینے والا۔“

آخر میں ہم مصنف ہی کا ایک شعر پڑھ دیتے ہیں۔

ہمارا کام ہے اچھی بری ہربات سمجھانا

یہ ان کا اپنا ذمہ ہے نہ سمجھیں وہ اگر پھر بھی

## مولانا عبدالرحمن جامیؒ کا حوالہ:

مصنف ”نام و نسب“ نے اپنی بات کو مستند و محقق ثابت کرنے کے لیے مولانا جامی رحمہ اللہ (م ۸۹۸ھ) کا حوالہ پیش کیا ہے، لکھتے ہیں:

”ہم اپنے اس نقطہ نظر کی تائید میں اہل السنۃ والجماعۃ کی نامور اور معجزہ

شخصیات کی عبارات و نظریات پیش کرنے پر اکتفا کرتے ہیں:

مشہور عاشق رسول ﷺ اور عارف حضرت مولانا عبدالرحمن جامی قدس

سرہ السامی نقشبندی فرماتے ہیں۔

جَمِيعَ اَزْ بَيْعَشَ اِبَا كَرْدَنَدَ

وَنَدَرَانَ سَرْكَشِيَ خَطَا كَرْدَنَدَ

”ایک جماعت نے حضرت علیؓ کی بیعت سے انکار کیا اور اس

(جماعت) نے سرکشی میں خطا کی،“۔

(۱) - (المبدایہ والنہایہ ..... ص ۱۳۱، س ۲۰۰) ترجمہ معاویہ رضی اللہ عنہ و ذکر شی مسی ایامہ و دولتہ

اپنی اسی تصنیف میں مولانا جامیؒ ایک اور مقام پر فرماتے ہیں  
 وال خلاف کہ داشت با حیدرؒ  
 در خلافت صحابیؒ دیگر  
 حق در آنجا بدست حیدرؒ بود  
 جنگ با او خطائے منکر بود

”اور وہ دوسرا صحابی جو بے سلسلہ خلافت حضرت علیؓ سے اختلاف رکھتا  
 تھا (یعنی جناب معاویہؓ) اس وقت حق علی المرتضیؑ کی طرف تھا اور ان سے جنگ  
 کرنا خطائے منکر تھا، یعنی ناپسندیدہ خطایحی (۱)۔

**الجواب:** جمہور اہل سنت والجماعت کے نزدیک سیدنا علی و سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہما کے  
 اختلاف کی نوعیت ”اجتہادی“ ہے۔ صفحات گزشتہ میں اکابر علمائے اسلام کے حوالہ سے یہ بات  
 بالتفصیل لکھی جا چکی ہے۔ اب موصوف نے مولانا عبد الرحمن جامی کا حوالہ نقل کر کے حضرت معاویہؓ  
 اور ان کی ساری جماعت کو ”سرکش“ بنادیا ہے جس میں بقول حضرت مجدد الف ثانی رحمہ اللہ انصاف  
 صحابہ کرام رض شریک ہیں اور یہ بات وہی کہہ سکتا ہے جو زندیق ہو اور جس کا مقصد و منشادین کو باطل  
 نہ ہرانا ہو (۲)۔ تو کیا کوئی شخص حضرت معاویہ رض اور ان کی جماعت (یعنی نصف صحابہ کرام رض)  
 کو ”سرکش“ کہہ کر سُنی رہ سکتا ہے؟ رہی بات جامی کے ان اشعار کی، تو اس پر ہمیں کچھ کہنے کی  
 ضرورت نہیں، اس کی تردید میں حضرت مجدد الف ثانی رحمہ اللہ (م ۱۰۳۲ھ) ہی کا بصیرت افزوز  
 تبصرہ ملاحظہ فرمائے:

و خدمتِ مولانا عبد الرحمن الجامی کہ خطأ منکر گفتہ است نیز  
 زیادۃ کرده است بر خطأ ہر چہ زیادت کتنہ خطأ است و آنچہ بعد ازان  
 گفتہ است کہ اگر او مستحق لعنت است ..... اخ نیز نامناسب گفتہ  
 است چہ جائے تردید است؟ و چہ محل اشتباہ؟ اگر ایں سخن در باب  
 نیز یہ می گفت گنجائیش داشت ام ادر ما ذہ حضرت معاویہ گفتمن شاعت

(۱)-(نام و نسب ..... ص ۵۳۳)

(۲)-(مکتوبات امام ربانی ..... دفتر اول، مکتب ۲۵)

دارد و در احادیث نبوی ﷺ بساناد ثقات آمده کہ حضرت پیغمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام در حق معاویۃ دعا کرده اند و فرموده اند "اللهم علمه الكتاب والحساب وقه العذاب" و جائے ویگر در دعا فرموده اند "اللهم اجعله هادیا و مهديا" و دعا آنحضرت مقبول ظاہراً ایں سخن از مولانا بر سعیل سہو و نسیان سر بر زده باشد و ایضاً مولانا در همان ابیات تصریح با اسم ناکرده گفته است آن صحابی ویگر ایں عبارت نیز از ناخوشی خبر میدهد "ربنا لاتؤاخذنا ان نسيينا او اخطانا" (۱)۔

"مولانا عبدالرحمن جامی" نے حضرت معاویہؓ کے بارے میں "خطائے اجتہادی" کو "خطائے منکر" کہہ کر زیادتی کی ہے، خط پر جوزیادتی کی جائے گی خط ہوگی، پھر اس کے بعد جو مولانا جامیؓ نے کہا ہے "اگر وہ مسخر لعنت ہے.....الخ" یہ بات بھی نامناسب کہی ہے یہ تردید کا کون سا مقام تھا؟ اور اس میں اشتباه کا کون سا محل تھا؟ اگر یہ بات یزید کے حق میں کہی جاتی تو البتہ گنجائش تھی لیکن سیدنا معاویہؓ کے بارے میں ایسا کہنا نہایت گناہ کی بات ہے۔ حدیث نبوی ﷺ میں ثقہ راویوں کی سند سے آیا ہے کہ آنحضرت ﷺ نے حضرت معاویہؓ کے حق میں یہ دعا فرمائی: "اے اللہ! معاویہؓ کو کتاب و حساب کا علم عطا فرم اور عذاب سے بچا"۔ دوسرے موقع پر یہ دعا فرمائی: "اے اللہ! ان کو هادی و مہدی بنادے"۔

اور آنحضرت ﷺ کی دعا مقبول و منظور ہے۔ ان تمام باتوں کی موجودگی میں معلوم ہوتا ہے کہ مولانا جامیؓ سے یہ قول سہو و نسیان کی بدولت نکل گیا ہے، نیز ان اشعار میں مولانا جامیؓ نے نام کی تصریح نہیں کی بلکہ یہ کہا ہے "اے دوسرے صحابی"۔ اس عبارت سے بھی (صحابہؓ سے) ناخوشی کی بوآئی ہے، اس لیے ہم یہی دعا کرتے ہیں: "اے اللہ!" ہماری خط و نسیان پر مواخذہ نہ فرماء"۔

(آمین بجاہ سید المرسلین ﷺ)

## اہل سُنّت کی کتب میں اہل تشیع کے الحاقات:

روافض نے جتنا اسلام و اہل اسلام کو نقصان پہنچایا ہے اس کی نظیر تاریخ عالم پیش کرنے سے قاصر ہے، اگر اسلام آخری دین نہ ہوتا اور اس پر حفاظت کی الہی مہربانی تو فتنہ رفض و تشیع اتنا سنگین تھا کہ اسلام مست جاتا، یہ کفر و نفاق کی وہ تحریک ہے جس کی بنیاد ہی "فساد فی الارض" ہے۔ اس تحریک سے فتنہ کی ہزاروں "حکایات خونپکاں" وابستہ ہیں، شیخ الاسلام حافظ ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ (م ۲۷۴۵) لکھتے ہیں:

وَمِنْهُمْ مَنْ أَدْخَلَ عَلَى الدِّينِ مِنَ الْفَسَادِ مَا لَا يَحْصِيهُ إِلَّا رَبُّ  
الْعِبَادِ فَمِنْ لَاحِدَةِ الْإِسْمَاعِيلِيَّةِ وَالنَّصِيرِيَّةِ وَغَيْرِهِمْ مِنَ الْبَاطِنِيَّةِ  
الْمُنَافِقِينَ مِنْ بَابِهِمْ دَخَلُوا وَأَعْدَاءُ الْمُسْلِمِينَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَ  
أَهْلِ الْكِتَابِ بِطَرِيقِهِمْ وَصَلُوا وَأَسْتَولُوا بَعْهُمْ عَلَى بَلَادِ إِلَّا سِلَامٍ وَ  
سَبُوا الْحَرِيمَ وَأَخْذُوا الْأَمْوَالَ وَاسْفَكُوا الدَّمَ الْحَرَامَ وَجَرِيَ عَلَى  
الْأَمَةِ بِسَعْيِهِمْ مِنْ فَسَادِ الدُّنْيَا وَالدِّينِ مَا لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا رَبُّ الْعَالَمِينَ  
إِذْ كَانَ أَصْلُ الْمَذْهَبِ مِنْ احْدَاثِ الزَّنَادِقَةِ الْمُنَافِقِينَ (۱).

”ان روافض نے دین میں اتنا فساد داخل کر دیا جس کے اعداؤ شمار کا احاطہ رب العباد کے سوا کوئی نہیں کر سکتا، چنانچہ اسماعیلی و نصیری ملاحدہ اور دوسرے باطنیہ منافقین انہی کے دروازہ سے داخل ہوئے اور مسلم دشمن قوتیں مشرکیں اور نصاریٰ انہی کے راستہ پہنچے اور انہی کی بدولت اسلامی ممالک پر مسلط ہوئے، عورتوں اور بچوں کو قید کیا، اموال کو لوٹا اور خون مسلم کی ہولی کھیلی، الغرض شیعوں کی معاونت سے امت مسلمہ پر دین و دنیا کے فساد کی وہ قیامتیں ثوث پڑیں جن کو بس رب العالمین ہی جانتا ہے، کیونکہ شیعوں کا اصل مذہب منافقین اور زندیقوں کا ایجاد کردہ ہے۔“

## اہل سنت کے تصنیفی سرمایہ کے ساتھ ظلم:

روافض کے برعکس گئے دیگر فسادات تو رہے ایک طرف، انہوں نے اہل سنت کے تصنیفی سرمایہ کے ساتھ جو ظلم کیا ہے اس کا خلاصہ ہم حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی رحمہ اللہ (م ۱۲۳۹ھ) جنہیں مصنف نام و نسب مشہور اور مستند محدث دعالم کے لقب سے یاد کرتے ہیں<sup>(۱)</sup>، کی شہرہ آفاق تصنیف تحفہ اثناء عشریہ سے ہدیہ قارئین کر رہے ہیں۔ ملاحظہ فرمائیں کس طرح روافض نے اہل سنت والجماعت کی کتابوں میں الحاقات کیے، اس میں اپنی روایات داخل کیں، اور عوام تو گبا خواص کو بھی دھوکے میں بتلا کیا:

(۱) سولہواں دھوکہ: یہ ہے کہ ان کے علماء نے تقویٰ کا لبادہ اور ذکر اپنے آپ کو اہل سنت کے محدثین میں ظاہر کیا اور علم حدیث کو مشہور سنی محدثین سے حاصل کرنے میں مشغول ہو گئے۔ اور صحیح اسناد یاد و حفظ کیس، ظاہری زہد و تقویٰ سے اپنے کو آراستہ و پیراستہ کیا، جب ان کا اعتقاد اہل علم پر بحال ہو گیا تو انہوں نے یہ حرکت شروع کی کہ صحیح اور حسن احادیث کی روایت کے ساتھ ساتھ اپنے مذهب کی گھڑی ہوئی احادیث بھی خلط ملط کر دیں۔ جس سے عوام کیا خواص بھی دھوکہ اور فریب کا شکار ہوئے، لیکن الحمد للہ محدثین نے بکمال تحقیق و تفتیش اس پر قابو پالیا۔

(۲) ایسوں دھوکہ: یہ دیتے ہیں کہ اہل سنت کے معتبر رجال اسناد پر نظر رکھتے ہیں۔ ان میں کسی کا نام یا لقب ان کے رجال میں سے کسی سے ملتا جلتا ہو تو اس کی حدیث اور روایت کو اسی کی سند سے منسوب کر دیتے ہیں۔ اب چونکہ دونوں کا نام و لقب ایک ہوتا ہے اس لیے تمیز مشکل ہو جاتی ہے۔

(۳) اکیسوں دھوکہ: یہ دیتے ہیں کہ ایسی کتاب جس میں صحابہ پر لعن طعن ہوا اور مذہب اہل سنت کا بطلان ہو خود تصنیف کر کے اس کو اہل سنت کے کسی جلیل المرتبہ عالم کی طرف منسوب کر دیتے ہیں۔

(۴) بائیسوں دھوکہ: صحابہ کرامؐ کی برا بیاں اور مذهب اہل سنت کا

بطلان ایسی کتابوں سے نقل کرتے ہیں جو نہایت کمیاب اور نادرالوجود ہوتی ہیں۔

(۵) تیسوائیں دھوکہ: کسی عالم کے بارے میں پہلے نہایت شدودمد سے یہ ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ وہ متعصب سنی تھا اور بعض تو اس کو کفر خارجی بتاتے ہیں، پھر اس کی طرف سے کوئی عبارت نقل کرتے ہیں، جس سے اہل سنت کے مذہب کا بطلان اور امامیہ اثناء عشریہ کے مذہب کی تائید ہوتی ہے اور اس حرکت کی غرض مذمومہ یہ ہوتی ہے کہ دیکھنے والا غلط فہمی میں پڑے اور الجھن میں بتملا ہو کر یہ سوچے کہ جب مصنف اتنا متعصب سنی ہوتے ہوئے ان روایات کو بیان کرتا ہے اور پھر ان کی تردید کے بجائے اس پرسکوت اختیار کرتا ہے تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ روایات صحیح ہی ہیں۔

(۶) تیسوائیں دھوکہ: شیعہ علماء کی ایک جماعت بڑی سعی و کوشش سے اہل سنت کی تفاسیر اور سیرت کی ان کتابوں میں جو علماء و طلباء میں بہت کم معروف و مشہور ہوں، یا نادرالوجود ہوں ایسی جھوٹی باتیں ملادیتے ہیں جو شیعہ مذہب کی تائید اور اہل سنت کے مذہب کی تردید کرتی ہوں۔

(۷) چھتیسوائیں دھوکہ: اہل سنت کے مقتداوں کے اشعار میں ملاوٹ اور جعل سازی بھی ان کی فریب کاری کا ایک طریقہ ہے، ان اشعار کے ہم وزن و ہم قافیہ، ایک دو شعرا پنے مفید مطلب کے گھڑ کران کے اشعار میں شامل کر دیتے ہیں۔ جن کا مضمون وضاحت سے شیعہ مذہب کی موافق اور اہل سنت کے مذہب کی مخالفت کرتا ہے۔ اس قسم کی حرکت اکثر و پیشتر اہل سنت کے مقبول شعراء کرام کے کلام میں کرتے ہیں۔ مثلاً شیخ فرید الدین عطّار، شیخ واحدیؒ، شمس تبریزؒ، حکیم سنانؒ، مولانا رومؒ، حافظ شیرازیؒ اور حضرت خواجہ قطب الدین دہلویؒ وغیرہ، ان سے قطع نظر امام شافعیؒ کے ساتھ بھی شیعوں نے یہی سلوک کیا ہے اور ان کے اشعار میں بھی اپنے گھڑے ہوئے اشعار خط ملطف کر دی ہیں (۱)۔

ہم نے صرف مساتِ مکائد کا خلاصہ نذرِ قارئین کیا ہے، جبکہ حضرت شاہ عبدالعزیز قدس سرہ نے اسی باب میں شیعوں کے ایک سو سات دھوکوں اور فریب کی نشاندہی فرمائی ہے۔

**کیا صوفیہ کرام رحمہم اللہ کی کتب الحادیات سے برداشت ہے؟**

جس طرح ایمان و اسلام دین کے دو مستقل شعبے ہیں اسی طرح احسان بھی دین کا مستقل تکمیلی شعبہ ہے۔ جس کی ابتدا ”انما الاعمال بالنیات“ اور انتہا ”ان تعبد الله كأنك تراه“ ہے۔ تاریخِ اسلام میں تعلیمِ کتاب و سنت اور تزکیہ قلب و نفس کی محنت ساتھ ساتھ چلی ہے، جسے رفتہ رفتہ تصوف کا نام دیا گیا۔ تصوف کے کئی نام ہیں۔ مثلاً علم القلب، علم الاخلاق، احسان، سلوک، طریقت، لیکن زیادہ مشہور تصوف ہی ہے۔ حقیقت اس کی یہ ہے کہ بعض اعمال ہمارے ظاہری اعضاء کے ذریعہ انجام پاتے ہیں اور بعض ہمارے قلب کے ذریعہ۔ اول الذکر کو اعمال ظاہرہ (شریعت) کہا جاتا ہے جب کہ موئخر الذکر کو اعمال باطنہ (طریقت) سے تعمیر کیا جاتا ہے۔ اعمال ظاہرہ کی حیثیت جسم کی ہے اور اعمال باطنہ کی حیثیت روح کی ہے۔ ہر دو کا وجود ایک دوسرے کے بغیر ناقص ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ (م ۶۷۱ھ) کا ارشاد ہے:

”شریعت بغیر طریقت کے زلف فلسفہ ہے اور طریقت بغیر شریعت کے

زندقہ والحاد (۱)۔“

اب یہ تصوف یا طریقت کیا ہے، اس کی جامع مانع تعریف علامہ شامیؒ سے سنئی:

هو علم يعرف به انواع الفضائل وكيفية اكتسابها، و

انواع الرذائل وكيفية اجتنابها (۲).

”تصوف وہ علم ہے جس کے ذریعہ اخلاقِ حمیدہ کی قسمیں اور ان کو حاصل کرنے کا طریقہ اور اخلاقی رذیلہ کی قسمیں اور ان سے بچنے کا طریقہ معلوم ہوتا ہے۔“

یہ تزکیہ قلب کی محنت ایک مسلمان کے لیے کس حد تک ضروری ہے، حکیم الامت، مجدد الملت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی رحمہ اللہ (م ۱۳۶۶ھ) کی زبانی سنئی:

(۱)- (تسهیل قصد اسپیل....ص ۸)

(۲)- (ردا محترم الدر المختار....ج ۱، ص ۱۲۷، المقدمة)

”شريعت کا وہ جزو اعمال باطنی سے متعلق ہے ”تصوف و سلوک“ اور وہ بجز جو اعمال ظاہری سے متعلق ہے ”فقہ“ کہلاتا ہے۔ اس کا موضوع تہذیب اخلاق اور غرض رضاۓ الہی ہے اور اس کے حصول کا ذریعہ شریعت کے حکموں پر پورے طور سے چلنا ہے۔ گویا تصوف دین کی روح و معنی یا کیف و کمال کا نام ہے۔ جس کا کام باطن کو رذائل اخلاقی ذمہ سے پاک کرنا اور فضائل اخلاق حمیدہ سے آراستہ کرنا ہے تاکہ توجہ الی اللہ پیدا ہو جائے۔ جو مقصود حیات ہے، اس لئے تصوف و طریقت دین و شریعت کے قطعاً منافی نہیں، بلکہ ہر مسلمان کے لیے لازم ہے کہ وہ صوفی بنے کہ اس کے بغیر فی الواقع ہر مسلمان یورا مسلمان کہلانے کا مستحق نہیں رہتا (۱)۔

جس طرح یہ بات حقیقت ہے بلکہ اس پر صوفیہ اور عارفین کا اجماع ہے کہ تصوف اسلامی ایک عالم کی ہدایت کا ذریعہ بنا، اسی طرح اس بات میں بھی ذرا شک نہیں کہ غیر اسلامی تصوف (جو کہ چوتھی صدی کے بعد مسلمانوں میں راہ پا گیا) نے کثیر لوگوں کے خرمن ایمان کو تار تار کیا، یہی وجہ ہے کہ حافظ ابن تیمیہ (م ۲۸۷ھ) و حافظ ابن قیم (م ۴۵۷ھ) سے لے کر حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی (م ۱۳۶۶ھ) اور امام راشد حضرت مولانا سید حسین احمد مدنی (م ۱۳۷۷ھ) رحمہم اللہ تک ملتِ اسلامیہ کے تمام مجد و دین اور اولیائے امت نے پوری قوت کے ساتھ غیر اسلامی تصوف کے خلاف علم جہاد بلند کیا اور مسلمانوں کو اس کے مفاسد سے آگاہ کیا، اور اسی غیر اسلامی تصوف اور طریق خانقاہی کے متعلق ڈاکٹر اقبال مرحوم نے کیا خوب کہا

یہ معاملے ہیں نازک جو تری رضا ہو تو کر  
کہ مجھے تو خوش نہ آیا یہ طریق خانقاہی  
لیکن جس طرح بعض مسلمانوں کی گمراہی سے اسلام پر حرف نہیں  
ضوئیوں کی گمراہی سے اسلامی تصوف مور و طعن نہیں ٹھہر سکتا۔

## اسلامی تصوّف میں غیر اسلامی نظریات کی آمیزش کے اسباب:

مسلمانوں میں غیر اسلامی تصوّف کس طرح راہ پا گیا، اس کے اسباب و محرکات پر جناب پروفسر یوسف سلیم چشتی رحمہ اللہ کا تحقیقی بیان ملاحظہ فرمائیں:

”جس زمانہ میں قرامطہ نے اپنی تبلیغی سرگرمیاں شروع کیں، مسلمانوں میں تصوّف کا آغاز ہو چکا تھا اور مختلف سلسلے قائم ہو چکے تھے، قرامطہ نے صوفیوں کے حلقوں میں مقبولیت حاصل کرنے کے لیے اپنے آپ کو صوفی ظاہر کیا، یعنی تصوّف کے لباس میں صوفیوں کو گمراہ کرنا شروع کیا اور اسلامی تصوّف میں غیر اسلامی عقائد کی آمیزش کر کے ایران میں غیر اسلامی تصوّف کی بنیاد رکھ دی جو رفتہ رفتہ تمام مسلمانوں میں شائع ہو گیا اور اسلامی تصوّف کے ساتھ اس طرح مخلوط ہو گیا کہ اسلامی اور غیر اسلامی تصوّف میں امتیاز کرنا عوام کے لیے ناممکن ہو گیا (۱)۔“

ایک طرف قرامطہ، ملاحدہ اور زنداقہ نے صوفیہ کے لباس میں مسلمانوں کو غیر اسلامی تصوّف سے مانوس کر دیا، دوسری طرف مسلمان اور صحیح العقیدہ صوفیہ کرام رحمہم اللہ کی تصانیف میں نہایت چاکدستی کے ساتھ اپنے باطل عقائد داخل کر دیے، مفکر اسلام حضرت مولانا سید ابوالحسن علی ندوی قدس سرہ (م ۱۳۲۰ھ)، حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ (م ۱۴۲۷ھ) کے حالات میں لکھتے ہیں:

”بعض غیر محاط و متعصب مُصنفین نے ان کی طرف ایسے اقوال کی نسبت کی تھی، جو عام عقیدہ اہل سنت اور جمہور کے مسلک کے مطابق موجب کفر ہیں اور بعض ایسے اقوال ان کی طرف منسوب کیے گئے، جن سے مقام رسالت ﷺ میں سوء ادب اور تنقیص کا پہلو نکلا ہے۔ (اعاذنا اللہ و جمیع امسکینین منہ) یہ معاملہ تنہ امام ابن تیمیہ کے ساتھ نہیں کیا گیا۔ دوسرے اکابر امت بھی معاندین کی اس سازش کا شکار ہوئے ہیں۔ ان کی طرف نہ صرف ان اقوال و عقائد کی نسبت کی گئی، جن سے وہ بالکل بُری تھے، بلکہ ان کی کتابوں

(۱) - (اسلامی تصوّف میں غیر اسلامی نظریات کی آمیزش..... ص ۳۳، تحت چوتھی بحث)

میں ایسے مضامین شامل کئے گئے جو موجب کفر و ضلال تھے (۱)۔

ان دشمنانِ دین نے اس سے بھی ایک قدم آگے بڑھایا کہ از خود مستقل کتابیں (جو کفریہ اقوال پر مشتمل تھیں) تصنیف کر کے معروف صوفیہ کرام کی طرف منسوب کر دیں، اور ان کی وسیع پیکانہ پر اشاعت کی۔ حضرت مولانا علی میاں ندوی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

”حجۃ الاسلام امام غزالیؒ کے ساتھ یہی سلوک ہوا، ایک بڑے گروہ علماء کا خیال ہے کہ ”المضنوں بے علیٰ غیر احله، المضنوں بہ علیٰ احله“، ”معارج القدس“، ”مشکوٰۃ الانوار“ بے اصل اور منحول کتابیں ہیں جو امام غزالیؒ کے دشمنوں اور بدخواہوں نے تصنیف کر کے ان کی طرف منسوب کر دی ہیں، شیخ مجی الدین ابن عربیؒ کی کتابوں میں بھی امام شعرانیؒ وغیرہ کا خیال ہے کہ یہ عمل ہوا ہے اور مضامین و مoadی آمیزش کی گئی ہے (۲)۔

عارفِ رباني حضرت امام شعرانی رحمہ اللہ (م ۹۷۶ھ) خود اپنی کتابوں کے متعلق ایک ولچسپ اور عبرت انگیز واقعہ لکھتے ہیں، ”الیواقیت والجواہر“ میں فرماتے ہیں:

و كذلك دسواعلیٰ أنا في كتابي المسمى البحر المورود  
جملة من العقائد الزائفة وأشاعوا تلك العقائد في مصر ومكة  
نحو ثلاثة سنين وأنا بريء منها، كما بينت ذلك في خطبة  
الكتاب لما غيرتها و كان العلماء كتبوا علىه وأجازوه فما  
سكنت الفتنة حتى أرسلت اليهم النسخة التي عليها خطوطهم  
و كان ممن انتدب لنصرتى الشیخ الامام ناصر الدين اللقانی  
المالکی رضی اللہ تعالیٰ عنہ مم ان بعض الحسد أشاع في  
مصر ومكة ان علماء مصر رجعوا عن كتابتهم على مؤلفات  
فلان كلها فشك بعض الناس في ذلك فأرسلت النسخة

(۱)- (تاریخ دعوت وعزیمت ..... ج ۲ ص ۱۵۷-۱۵۸، تحت مخالفت کے اسباب اور ان کے ناقدرین و مدافعين)

(۲)- (ایضاً ..... ص ۱۵۸)

للعلماء ثالث مرہ فكتبو اتحت خطوطهم کذب والله من ينسب  
الينا أننا رجعنا عن كتابتنا على هذا الكتاب وغيره من مؤلفات  
فلان وعبارة سیدنا ومولانا الشیخ ناصر الدین المالکی فسبح الله  
تعالیٰ فی أجله بعد الحمد لله وبعد فما نسب الى العبد من  
الرجوع عما كتبته بخطی علی هذا الكتاب وغيره من مؤلفات  
فلان باطل باطل<sup>(۱)</sup>.

”اسی طرح انہوں نے میری کتاب بنام ”الحر المورود“ کے بارے میں  
میرے سر پر بھی بہت سے کچھ عقائد تھوپ دیے ہیں اور انہیں مصر و مکہ مکرہ مٹہ  
میں تین سال تک پھیلاتے رہے، حالانکہ میں ان سے بڑی ہوں، جیسا کہ میں  
نے اس بات کو کتاب کے خطبے میں یوقت تبدیلی خطبہ بیان کر دیا ہے، اور علماء  
نے اس پر تصدیقات لکھیں ہیں اور تصویر کی ہے، پس ابھی فتنہ تھمانہ تھا کہ میں  
نے ان علماء کی طرف ایک نسخہ جس پر ان کی تحریرات تھیں بھیجا تھا، اور میری مدد  
و حمایت کرنے والوں میں ایک شیخ ناصر الدین اللقانی مالکی ”تھے، پھر بعض  
بعض حاسدین نے مصر و مکہ میں یہ بات پھیلا دی کہ مصر کے علماء نے فلاں شخص  
کی مؤلفات پر جو تحریریں لکھی تھیں اس سے انہوں نے رجوع کر لیا ہے، چنانچہ  
اس پر و پیگنڈہ کے نتیجے میں بعض لوگوں کو شک ہو گیا، لیس پھر میں نے تیری  
مرتبہ علماء کو اپنی کتاب کا نسخہ بھیجا، اور انہوں نے اپنی تحریروں کے نیچے لکھا کہ یہ جو  
ہماری طرف منسوب کیا جا رہا ہے کہ ہم نے فلاں شخص کی اس کتاب اور جملہ  
تصنیفات پر جو تصدیقات کیں ان سے رجوع کر لیا، قسم بخدا یہ جھوٹ ہے اور  
ہمارے سردار شیخ مولانا ناصر الدین مالکی ”اللہ تعالیٰ ان کی عمر دراز کرے“ کی  
عبارت یہ ہے حمد و شکر کے بعد! جو تصدیقات و تحریر اس بندے نے اس کتاب اور  
فلاں شخص کی دیگر تصانیف پر لکھی ہیں ان کے بارے میں میری طرف سے

(۱)۔ (الیوقیت والجواہر..... ج ۱ص ۷، الفصل الاول، تحت بیان عقیدۃ الشیخ المختصرۃ الخ)

رجوع کرنے کی نسبت کی جا رہی ہے پس وہ باطل ہے! باطل ہے! باطل ہے!“۔

اس تدیس و تد لیس (جو باطنیہ و ملاحدہ نے صوفیہ کرام کی تصانیف میں کی ہیں) کی بہت سی مثالیں جناب پروفیسر یوسف سلیم چشتی رحمہ اللہ کی کتاب ”اسلامی تصوف“ میں غیر اسلامی نظریات کی آمیزش، میں دیکھی جاسکتی ہیں۔

## صوفیاء کرام رحمہم اللہ کی کتب میں تدیس و تد لیس کی وجہ:

چونکہ حضرات صوفیاء کرام رحمہم اللہ پر حسن ظن کا بہت غلبہ ہوتا ہے، اسی لیے بہت سی باتیں صوفیاء حضرات کے نزدیک تحقیق و تنقید سے خارج ہو گئیں۔ اگرچہ ان حضرات کا زند و تلقیف ہر ایک کے نزدیک مسلم ہے۔ پروفیسر یوسف سلیم چشتی مرحوم لکھتے ہیں:

”ان صوفیوں کی کمزوری یہ تھی کہ یہ لوگ نہ محدث تھے، نہ مؤذخ تھے، اس پر مستزاد یہ امر ہوا کہ ان لوگوں کے نزدیک تحقیق و تدقیق و تنقید یہ سب باتیں سو عادب میں داخل ہو گئی تھیں، جنید کا تصوف یہ تھا کہ ہم ہر بات کو قرآن و سنت کی کسوٹی پر آزمائیں گے، اگر کوئی بات کتاب و سنت کے خلاف ہو گی ”فحوا مردود“، خواہ وہ کسی کی زبان سے نکلی ہو، لیکن نویں صدی ہجری میں باطنیہ کی مساعی قبیحہ سے سنتی صوفیوں کی ذہنیت یہ ہو گئی تھی کہ وہ قول کے حسن و فتح کے بجائے تعالیٰ کو دیکھنے لگے تھے، مثلاً ایک روایت خواہ کتنی ہی خلافِ عقل و نقل کیوں نہ ہو اگر وہ کسی بزرگ سے منسوب ہے تو محض اس سے نسبت کی وجہ سے قابلِ اعتقاد قرار پا جائے گی اور اس میں تحقیق یا اس پر تنقید کو سو عادب سمجھا جائے گا، یہی وجہ ہے کہ ابہل سنت کی کتابوں میں صدیوں سے غلط روایات نقل ہوتی چلی آ رہی ہیں اور آج کسی میں یہ اخلاقی بہت نہیں ہے کہ انہیں غلط کہہ کر اپنی مرجعیت اور مقبولیت سے دستبردار ہو جائے (۱)۔

حضرت مولانا محمد الدین اصلانی رحمہ اللہ خلیفہ شیخ العرب والجمام راشد حضرت مولانا سید حسین احمد مدینی قدس اللہ روحہ مکتوبات شیخ الاسلام کے حاشیہ پر لکھتے ہیں:

(۱)- (اسلامی تصوف میں غیر اسلامی نظریات کی آمیزش۔۔۔ ص ۸۵-۸۲ تجسس و مسری مثالیں)

”صوفیاء کی کتابوں میں ”رجعوا من الجہاد الاصغر الى الجہاد الاکبر“، کو صحیح حدیث کہا گیا ہے۔ لیکن عقولانی کا قول ہے کہ امام نبی نے اسے ابراہیم بن عبیلہ کا کلام بتایا ہے، الفاظ کی رکا کرت زبردست قریشہ ہے کہ یہ آنحضرت ﷺ کا قول نہیں ہو سکتا اور نہ حدیث کی کتابوں میں شاہ عبدالعزیز جیسے منتهج محدث نے دیکھا ہے۔ پس احادیث اور غیر احادیث کا فیصلہ محدثین کے اصول و قواعد کی رو سے کیا جائے گا۔ کیونکہ ہر فن میں صاحب فن کی رائے اگر تسلیم نہ کی جائے تو امان اٹھ جائے گا اور شریعت کا بھرم جاتا رہے گا۔ بے چارے صوفیاء جن پر حسن نظر کا غالبہ ہوتا ہے، بحال ان حضرات کو تقدید و تفتیش کی کہاں فرصت اور نہیں نہ اس کی عادت ہے، پس جو سن لیا یا دیکھ لیا اسے باور کر لیا، ان کے اس حسن نظر سے کسی قول کا حدیث رسول ﷺ ہونا ثابت نہیں ہو جائے گا (۱)۔

امام ربانی حضرت مجدد الف ثانی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ:

باید دانست کہ در هر مسئلہ از مسائل علماء و صوفیہ در آن اختلاف دراند  
چون نیک ملاحظہ می نماید حق بجانب علمائی باید سرش آنست که لنظر علماء بواسطه  
متابع انبياء علیهم السلام بكمالات نبوت و علوم آن نفوذ کردہ است و لنظر صوفیہ  
مقصور بر کمالات ولایت و معارف است پس ناچار علمیکہ از مشکلاۃ نبوت اخذ  
نموده شود اصوب و احق خواهد بود ازا آنچہ از مرتبہ ولایت ماخوذ شد (۲)۔

”جاننا چاہیے کہ ان مسائل میں سے ہر ایک مسئلہ جس میں علماء اور صوفیاء کے درمیان اختلاف ہے، اگر تم غور سے دیکھو گے تو حق علماء کی جانب نظر آئے گا۔ اس کا راز یہ ہے کہ انبياء کرام علیهم السلام کی پیروی کے باعث علماء کی نظر کمالاتِ نبوت اور ان کے علوم تک نفوذ کر جاتی ہے اور صوفیہ کی نظر کمالاتِ ولایت اور ان کے علوم و معارف پر مقصور رہتی ہے۔ پس لامحالہ جو علم

(۱)۔ (مکتوبات شیخ الاسلام ..... ج اص ۳۲۲، حاشیہ مکتوب: ۱۰۵)

(۲)۔ (مکتوبات امام ربانی ..... فقرہ اول، مکتوب نمبر: ۲۶)

مشکوٰۃ نبوت سے ماخوذ ہوتا ہو گا وہ کئی درجے بہتر اور حق ہو گا بے مقابلہ اس کے جو مرتبہ ولایت سے ماخوذ ہو گا۔“

## حضرت مولانا جامی رحمہ اللہ کی کتابوں کا حال:

حضرت مولانا عبدالرحمن جامی رحمہ اللہ (م ۸۹۸ھ) ایک صوفی، نعت گو شاعر اور لغت و ادب کے امام کی حیثیت سے حلقہ اہل سنت میں معروف ہیں، خاص طور پر واعظین و خطباء آپ کے ان اشعار کو جو آنحضرت ﷺ کی محبت و عقیدت میں کہے گئے ہیں، اپنے مخصوص انداز میں پڑھتے ہیں تو کیف و سرور کا ایک سماں بندھ جاتا ہے لیکن کیا حضرت مولانا جامی رحمہ اللہ کی تصانیف دیگر صوفیائے کرام کی تصانیف کی طرح الحاقات سے بری ہیں؟ یا باعیوں نے الحاقات کر کے ان میں اہل سنت والجماعت کے عقیدہ و مسلک کے خلاف باتیں درج کر دی ہیں۔ پروفیسر یوسف سلیم چشتی مرحوم لکھتے ہیں:

”صوفیہ کے اشعار میں تدشیں اور الحاق کی وبا اس قدر عام ہو چکی تھی کہ جب مولانا جامیؒ بغداد آئے تو ان دونوں وہاں روافض کا جووم تھا، انہوں نے مولانا کی کتاب ”سلسلۃ اللہ ہب“ پر چند اعتراضات کیے تھے، ایک رافضی نے حضرت علیؑ کی شان میں چند مبالغہ آمیز اشعار لکھ کر مولانا سے منسوب کر دیے۔

ایک دن جامع مسجد بغداد میں مجلس مناظرہ قائم ہوئی جس کا مقصد یہ تھا کہ روافض اپنے اعتراضات پیش کریں گے مگر پہلے ان اشعار پر اعتراض ہوا جو ایک رافضی نے مولانا سے منسوب کر دیے تھے۔ سنی علماء نے ان اشعار پر اعتراض کیا<sup>(۱)</sup>۔

مجھے اس واقعہ سے صرف یہ دکھانا مقصود ہے کہ اسماعیلیہ، قرامطہ اور روافض کا یہ محبوب مشغله تھا کہ وہ صوفی شعراء کے کلام میں حضرت علیؑ کی شان میں ایسے مبالغہ آمیز اشعار جن سے الوہیت علیؑ (یا تنقیص معاویہؓ..... ناقل) پر استدلال ہو سکے، اپنی طرف سے شامل کر دیا کرتے تھے۔

(۱)- اس داستان کی تفصیل کے لیے ”حیاتِ جامی“، مؤلفہ ڈاکٹر علی اصغر حکمت مطبوعہ تہران ص ۸۳ ملاحظہ فرمائیے۔

اگر یہ سوال ہو کہ انہیں اس کی جرأت کیسے ہوتی تھی؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ تمام صوفی سلسلے اور تمام صوفی افراد بلا استثناء واحدی حضرت علی رضی اللہ عنہ کو نہایت مکررم، محترم اور لائق توقیر سمجھتے ہیں، اس کی خاص وجہ یہ ہے کہ سلاسلِ اربعہ میں سے تین سلسلے حضرت علی رضی اللہ عنہ پر مشتمی ہوتے ہیں، لہذا صوفی شعراء نے جہاں خلفاءٰ ثلاثہ رضی اللہ عنہ کی منقبت میں زور قلم صرف کیا ہے وہاں حضرت علی رضی اللہ عنہ کی منقبت میں بھی اپنی عقیدت کا مظاہرہ کیا ہے۔ اس لیے رواض اور قرامطہ کو مبالغہ آمیز اشعار شامل کلام کرنے میں کوئی دشواری پیش نہیں آ سکتی تھی، فرض کیجیے کہ مولانا جامیؒ نے اکیس شعر کی ایک نظم حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شان میں لکھی تو اگر کوئی شخص دو تین ایسے شعر جنمیں حضرت علی رضی اللہ عنہ کو خدا بنا دیا گیا ہو، اس نظم میں چکے سے شامل کر دے (اور اسی کو تدشیس کہتے ہیں) تو کیا دشواری لائق ہو سکتی ہے؟<sup>(۱)</sup> -

جامعی کی کتاب ”شوائد النبوة“ سے مدیس و ند لیس کی چند مشاالیں:

محترم قارئین! اب ہم جامی کی کتاب ”شواہد الغوۃ“ (جس کا حوالہ مصنف نام و نسب نے  
جا بجا اپنی مذکورہ کتاب میں دیا ہے) سے چند حوالہ جات پیش کرتے ہیں، فیصلہ آپ کریں کہ  
مندرجہ عقائد شیعہ حضرات کے ہیں یا اہل سنت کے؟

(۱) جامی نے اپنی کتاب میں ایک راہب کا سیدنا علیؑ کے ہاتھ پر مسلمان ہونے کا واقعہ بیان کیا ہے اور لکھا ہے جب وہ مسلمان ہوا تو اس نے یہ کلمہ پڑھا:

اشهد ان لا اله الا الله و اشهد ان محمدًا عبد الله و رسوله

وأشهد أنك على وصي رسول الله <sup>(٢)</sup>.

بتائیے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے وصی رسول ہونے کا عقیدہ شیعوں کا ہے یا سنتیوں کا؟ مولانا جامی یہ کہنا چاہ رہے ہیں کہ جس طرح مسلمان ہوتے وقت اللہ کی وحدانیت اور سرکار کی رسالت کی گواہی کا اقرار ضروری ہے اسی طرح وصایت علی رضی اللہ عنہ کا اقرار بھی ضروری ہے۔

(۱) - (اسلامی تصوّف میں غیر اسلامی نظریات کی آمیزش ..... ص ۲۵-۳۶، تحت نور بخشی سلسلہ)

(٢) - (شوابد الفقهاء ..... ص ١٥٥، رکن سادس در بیان دلائل و شواهد)

مولانا جامی نے اس واقعہ کو بغیر کسی جرح و تردید کے بڑے اہتمام سے سیدنا علی رض کی کرامت کے ذیل میں تحریر کیا ہے۔

(۲) جامی لکھتے ہیں:

امیر المؤمنین علی ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ و لے امام اول  
است از ائمہ اشنا عشر<sup>(۱)</sup>۔

”حضرت علی کرم اللہ وجہہ پارہ اماموں میں سے امام اول ہیں۔“

بہتلا یے! بارہ لاموں پر اعتقاد اشناع عشریہ کا ہے یا سُنیوں کا؟۔

(۳) جامی لکھتے ہیں کہ:

”امیر المؤمنین امام حسین کی شہادت کے بعد ایک دن محمد بن حنفیہ رحمہ اللہ  
حضرت امام زین العابدین رحمہ اللہ کے پاس آئے اور فرمایا میں چونکہ بلوحاظ عمر تم سے  
بڑا ہوں اور تمہارا پچھا بھی ہوں پس امامت کا تم سے زیادہ حق دار اور سزاوار ہوں پس  
تم حضور ﷺ کے ہتھیار میرے حوالہ کر دو یہ سن کر امام زین العابدین رحمہ اللہ نے کہا  
بیچپا! اللہ سے ڈرد جس کا تمہیں حق نہیں ہے اس میں جھگڑا مت کر دو..... پس بحث  
و تحقیص کے بعد دونوں نے جیر اسود کو حکم مانا اور اس سے فیصلہ طلب کیا پس جیر اسود  
نے امام زین العابدین رحمہ اللہ کی ولایت و امامت کی گواہی دی (۲)۔

امامت کے منصوص مسنون اللہ ہونے کا عقیدہ شیعوں کا ہے اور یہی منقولہ بالاعبارات شیعہ کی معترکتاب اصول کافی ج ۱۸ ص ۲۴ اور الشافی ج ۲ ص ۳۱ پر موجود ہے۔ اہل سنت کا اس باطل عقیدہ سے کوئی تعلق نہیں ہے۔

(۲) جامی نے اپنی اسی کتاب میں حضرت امام مہدی رضی اللہ عنہ کی پیدائش کا حضرت امام حن عسکری رحمہ اللہ کے گھر میں ذکر کیا ہے اور کہا ہے کہ اس نے بچپن میں کلام کیا ہے (۲)۔ یہ بھی شیعوں کا عقیدہ ہے، اس کی تفصیل حضرت مولانا ضیاء الرحمن فاروقی شہید رحمہ

(١)- (شوابد المنيقة ..... ص ٥١، رکن سادس در بیان دلائل و شواهد)

(۲) - (ملحق شوابد النحوة ..... جس ۱۹، رکن سادس وریاضات ولائل وشوابد)

(۳)- (شوابد المُنْزَهَةِ ..... ص ۱۹۸، رِكْنِ سَادَسِ دَرِيَانِ دَلَائِكِ وَشَوَاهِدِ)

الله (م ۱۲۱ھ) کی کتاب ”امام مہدی“ میں ملاحظہ کیجیے، اور اس کی مفصل تردید مرقاۃ المفاتیح شرح مشکوۃ الملائکی قاری رحمہ اللہ (م ۱۰۲۱ھ) حج ۱۰ ص ۹۷۹۔ اپر ملاحظہ فرمائیے۔

(۵) جامیؒ نے شوابہ النبیۃ میں لکھا ہے کہ حضرت سیدنا امام حسنؑ کو زہران کی بیوی جعدہ نے حضرت سیدنا معاویہؓ کے کہنے پر دیا تھا (۱)۔

جب کہ علامہ ابن خلدون رحمہ اللہ (م ۸۰۸ھ) لکھتے ہیں:

وَمَا يُنْقَلُ أَنْ مَعَاوِيَةَ دَسَ إِلَيْهِ السَّمُومَ مَعَ زَوْجِهِ جَعْدَةَ بْنَتِ  
الْأَشْعَثِ فَهُوَ مِنْ أَحَادِيثِ الشِّعْيَةِ وَحَاشَا لِمَعَاوِيَةِ مِنْ ذَلِكَ (۲)۔

”اور یہ بات جو کہی جاتی ہے کہ امیر معاویہؓ نے آپ کو آپ کی بیوی جعدہ بنت اشعش کے ساتھ (خفیہ سازش کے تحت) مل کر زہر دلا�ا تھا، یہ شیعوں کی (خرافاتی) باتیں ہیں، حاشا وکلا حضرت معاویہؓ کا دامن اس سے بالا ہے۔“

(۶) جمہور اہل سنت والجماعت کے بر عکس جامیؒ کا حضرت معاویہؓ کے بارے میں ”خطائے منکر“ کے ارتکاب کا قول جس سے ”لَعُوذُ بِاللَّهِ—صَاحِبِ الرَّسُولِ ﷺ“ کا فاسق ہونا لازم آئے گا، عقیدہ شیعیت کی مستقل دلیل ہے۔

سرودست ان چھنکات پر اکتفا کرتا ہوں۔ یا رزمندہ صحبت باقی! آخر میں اب ہمارے قارئین خود اس بات کا فیصلہ کر لیں کہ کیا ایک صحیح العقیدہ سُنّتی مسلمان اس قسم کے عقائد کر کے سکتا ہے، اگر یہ عبارات جامیؒ کی اپنی تصنیف کردہ ہیں تو ہمیں جامیؒ کے شیعہ ہونے میں شک نہیں اور اگر ایسا نہیں ہے تو ہمارا دعویٰ ثابت ہو گیا کہ یہ عقائد کسی سبائی نے جامیؒ کی کتاب میں داخل کر دیے ہیں، اللہ ہی بہتر جانتے ہیں کہ جامیؒ کی عبقریت و جلالت شان کی بدولت چھ سو سالوں میں کتنے مسلمانوں کا ایمان تباہ ہوا ہو گا، اگر یہ عبارات الحاقی بھی تسلیم کر لی جائیں تب بھی دشمنانِ اسلام تو اپنے مقصد میں کامیاب ہو گئے اور چونکہ ان الحاقی عبارات کا متن کتاب سے خارج و حذف ہونے کا کوئی امکان نہیں لہذا ”محمل میں ثاث کی پیوند کاری“ ہمیشہ رہے گی۔

(۱)۔ (شوابہ النبیۃ..... ص ۱۲۳، رکن سادس در بیان دلائل و شوابہ)

(۲)۔ (تاریخ ابن خلدون..... حج ۲۲ ص ۱۱۲۹، تخت بیعة الحسن و تسلیمه الامر لمعاویۃ)

## جامیؒ کی شخصیت:

پھر خود حضرت مولانا عبدالرحمن جامیؒ کی شخصیت پر بڑا نزاع ہے۔ بعض لوگوں نے ان کو مائل بہ تشیع اور بعضوں نے ان کو اہل ترقیہ میں شمار کیا ہے اور کہا ہے کہ مولانا جامیؒ عقیدہ اور مسلمان اہل سنت سے دور اور اہل تشیع سے قریب ہیں۔

اور انہوں نے خصوصاً خلفائے راشدینؓ کی مدح میں جوا شعار کہے ہیں وہ بناۓ ترقیہ ہیں..... ورنہ جامیؒ نے اپنی کتابوں خصوصاً ”شواید الغوثۃ“ میں جن عقائد کی ترویج کی ہے وہ خالصتاً شیعہ عقائد ہیں..... خود مولانا جامیؒ کے حالات پر مشتمل کتاب میں ”جامعیؒ“ کے مصنف سید عارف نوشاہی نے باب ”جامعیؒ کے مذہبی عقائد“ کے تحت لکھا ہے:

(۱) ”وہ شیعہ مائل سنی تھے (۲)۔“

(۲) ”محضیرہ کہ مذکورہ کتاب (شواید الغوثۃ) کے مندرجات سے بخوبی پتہ چلتا ہے کہ اس کا مصنف ایک سنی ہے جس کا دل تعجب سے پاک ہے مگر ساتھ ہی وہ عقائد امامیہ کی طرف بھی راغب ہے (۳)۔“

(۳) ”جامعیؒ کے افکار میں دونوں عقیدوں شیعہ سنی کے امتراج کی دلیل ہے (۴)۔“

(۴) ”جو ایرانی شیعہ جامیؒ سے عقیدت رکھتے ہیں وہ جامیؒ کو باطنی طور پر ایک خالص العقیدہ شیعہ ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں، ان کے خیال میں خلفائے غلامہؓ کی مدح میں یہ مقالات اور اشعار جامیؒ کا ترقیہ ہیں، چنانچہ سچے الابرار (مصنفہ جامیؒ) کے مندرجہ قطعہ کے آخری شعر کو یہ حضرات خلفائے غلامہؓ کی قدح اور امیر المؤمنین حضرت علیؓ کی طرف اشارۃ و کنایۃ قیاس کرتے ہیں وہ شعر یہ ہے:

(۱) - مولانا جامیؒ کے حالات میں عارف نوشاہی صاحب کی محوالہ کتاب کے حوالے حضرت مولانا محمد علی مرحوم کی فاضلانہ کتاب میزان الکتب ..... ص ۵۱۳-۵۱۴ سے مخوذ ہیں۔

(۲) - (جامعیؒ ..... ص ۲۵۳) (۳) - (ایضاً)

(۴) - (ایضاً ..... ص ۲۵۵)

پنجہ در کن اسد اللہی را

بنخ بر کن دوسه رو بائی را (۱)

شیخ عباس قمی شیعہ نے اپنی کتاب ”الکنی واللقاب“ میں جامیؒ کے متعلق لکھا ہے:

المولی عبد الرحمن بن احمد بن محمد الدشتی الفارسی

الصوفی ، النحوی ، الصرفی ، الشاعر الفاضل ..... ویقال له

الجامی لأنہ ولد ببلدة ”جام“ من بلاد ماوراء النهر سنۃ ۸۱ هـ

وله سجۃ الأبرار وشواهد النبوة فی فضائل النبی صلی اللہ

علیہ وسلم والائمة علیہم السلام ..... وہل هو من علماء

السنۃ كما هو الظاهر منه بل من المتعصّبین كما هو الغالب علی

أهل بلاد ترکستان وماوراء النهر ولذا بالغ فی التشیع القاضی

نور اللہ مع مذاقہ الوسیع او انه کان ظاهراً من المخالفین وفی

الباطن من الشیعة الحالصین، ولم ییرز ما فی قلبه تقیۃ كما

یشهد بذلك بعض اشعارہ منها ماعن سجۃ الأبرار قوله:

پنجہ در کن اسد اللہی را

بنخ بر کن دوسه رو بائی را

واعتضده السید الأجل الامیر محمد حسین الخاتون

آبادی سبط العلامہ المجلسی (وینقل) حکایۃ فی ذلك

مسندًا وحاصلها ان الشیخ علی بن عبد العالی ، کان رفیقًا معم

الجامی فی سفر زیارة ائمۃ العراق علیہم السلام و کان یتلقیہ

فلما وصلوا الی بغداد ذهبوا الی ساحل الدجلة للتزہ فجاء

درویش قلندر، وقرأ قصيدة غراء فی مدح مولانا امیر المؤمنین

علیہ السلام ولما سمعها الجامی بکی و سجد بکی فی سجوده ،  
ثم اعطاه جائزہ ثم قال فی سب ذلک اعلم انی شیعی من  
خلص الامامية ولكن التقیة واجبة وهذه القصيدة منی وأشکر  
الله انها صارت بحیث يقرأها القاری فی هذا المکان .

ثم قال الخاتون آبادی : وأخبرني بعض الثقاۃ من  
الأفضل نقلًا عمن يشق به ان کل من کان فی دار الجامی من  
الخدم والعیال والعشیرة كانوا على مذهب الامامية ، ونقلوا  
عنه انه کان یبالغ فی الوصیة بأعمال التقیة سیما إذا اراد  
سفراً والله العالم بالسرائر <sup>(۱)</sup> .

”مواوی عبد الرحمن بن احمد بن محمد دشتی، فارسی، صوفی، نجفی، صرفی شاعر  
اور فاضل تھے، جامی“ انہیں اس لیے کہا جاتا ہے کہ یہ ماوراء الشیر کے شہر ”جام“  
میں ۱۸۷۰ء میں پیدا ہوئے۔ ان کی تصانیف میں ”سجده الابرار“ اور ”شوادر  
النبغۃ“، ہیں جو کہ آنحضرت ﷺ اور ائمہ کرام علیہم السلام کے فضائل میں لکھی گئی  
ہیں۔ کیا جامیؒ نے علماء میں سے ہیں جیسا کہ ظاہر ہوتا ہے؟ بلکہ وہ مت指控 سُنّی  
ہیں، جیسا کہ ترکستان اور ماوراء الشیر کے شہروں میں مشہور ہے، اسی لیے انہوں  
نے اپنی طبیعت کی عدم صحیت کے باوجود قاضی نوراللہ شوستری پر خت تشنیع کی ہے، یا  
یہ کہ جامیؒ بظاہر مخالفین (سنیوں) میں سے تھے، لیکن باطنی طور پر خالص شیعوں  
میں سے تھے اور جوان کے دل میں تحاوہ (انہوں نے) ازروعے تقیہ ظاہر تھے  
کیا، اس بات کی گواہی ان کے بعض اشعار دیتے ہیں، جیسا کہ ”سجدة الابرار“ کا

یہ شعر ہے

پنج در کن اسد الہی را  
بنخ بر کن دوسرا و باہی را

اور اس بات کو امیر سید حسین خاتون آبادی نواسہ ملا محمد باقر مجلسی کی ذکر کردہ حکایت سے مزید مضبوطی حاصل ہوتی ہے، اس باندھ کا یت کا خلاصہ ہے کہ:

شیخ علی بن عبدالعالیٰ ایک مرتبہ سفر میں جامیٰ کے رفیق تھے جو عراق میں ائمہ کرام کی قبور کی زیارت کے سلسلہ میں کیا گیا تھا، وہ تقیہ کرتے تھے، جب یہ بغداد پہنچے تو دونوں ساحلِ دجلہ کی طرف چل دیئے، اتنے میں ایک درویش قلندر آیا اور اس نے ایک نہایت عمدہ قصیدہ مدح مولانا امیر المؤمنین علی علیہ السلام میں پڑھا، جب جامیٰ نے یہ قصیدہ سناتا تو روپڑے اور سجدہ ریز ہو کر روتے رہے، پھر اس (قصیدہ خواں) کو انعام دیا، پھر فرمایا تمہیں معلوم ہونا چاہیے کہ میں شیعہ ہوں اور مخلص امامی ہوں، البتہ تقیہ واجب ہے اور یہ قصیدہ میرا لکھا ہوا ہے اور میں شکر اللہی بجالاتا ہوں کہ اس نے قصیدہ کو اس مقام پر پہنچایا، پھر محمد حسین خاتون آبادی نے کہا مجھے شفیقہ فاضلین میں سے کسی نے بتایا اور وہ اس بات کو شفیقہ لوگوں سے روایت کرتا ہے کہ جامیٰ کے گھر کے تمام افراد، بال بچے اور خاندان کے لوگ مذہب امامیہ پر تھے اور جامیٰ تقیہ کے متعلق نہایت کڑی وصیت کرتے تھے، خاص کر جب وہ سفر کا ارادہ کرتے اور اللہ ہی بھیدوں کو جانتے والا ہے۔

عن اس تھی شیعہ نے جامیٰ کے شیعہ ہونے پر جو حکایت بیان کی ہے وہ دیوانِ کامل جامیٰ بخشش دہم صفحہ ۱۹۲ پر بھی موجود ہے۔

### ہمارا موقف:

محترم قارئین! چونکہ مولانا جامیٰ رحمہ اللہ کی کتب میں جہاں شیعہ عقائد درج ہیں وہیں ان کی کتابیں سُنّتی عقائد و نظریات کی بھی حامل ہیں، یہی وجہ ہے کہ جامیٰ رحمہ اللہ کے بارے میں ناقدین کسی ایک رائے پر متفق نہ ہو سکے، چونکہ اکابر علمائے اہل سنت والجماعۃ رحمہم اللہ ہمیشہ حضرت مولانا عبدالرحمن جامیٰ رحمہ اللہ کو ایک سُنّتی صوفی اور مسلمان نعت گو شاعر کی حیثیت سے تسلیم کرتے رہے اور ان کا ذکر کر مدحیہ انداز میں کرتے رہے ہیں، ان سے حسن ظن رکھتے رہے

ہیں۔ لہذا ہم بھی حضرت مولانا جامیؒ کے حق میں ان رافضی خرافات کو تسلیم نہیں کرتے، جہاں تک ان حوالہ جات کے ذکر کرنے کا تعلق ہے تو اس سے میرا مدد عایہ ہے کہ:

”سبائیہ، باطنیہ اور دشمنانِ صحابہؓ نے مشہور صوفیوں کے عقائد میں دیدہ و انسنة ایسے ثہہات پیدا کر دیے ہیں جن سے ان کے عقیدت مندوں کے قلوب میں یہ خیال پیدا ہو جائے کہ وہ یا تو ترقیہ کرتے تھے یا مائل پہ تشیع تھے اور اسی طرح (اس کا فائدہ یہ ہو گا کہ قدرتی طور پر ان کا میلان بھی تشیع کی طرف ہو جائے گا) انہیں ان کے آبائی مذہب سے برگشتہ کرنا آسان ہو جائے گا۔ راقم الحروف کے استخراج کی بحث تاریخی شواہد سے پایا ہے کہ پہنچ سکتی ہے، پاکستان کے اکثر ویژتسرٹی بزرگوں کے مزاروں کے سجادہ نشین اور متولی مذہب امامیہ اختیار کر چکے ہیں اور اپنے مذہب کے جاہل عقیدت مندوں سے یہ کہتے ہیں کہ یہ حضرات بھی امامیہ مذہب ہی کے پیرہ تھے۔ کیا طرفہ تماشہ ہے کہ صاحب مزار تھا، لیکن آج اس کا سجادہ نشین یا متولی شیعہ ہے۔ لاریب یہ اسی طریق کا رکارکار کا ”شمر شیریں“ ہے جو اس جماعت نے ایک ہزار برس سے اختیار کر رکھا ہے۔ جس طرح ہو سکے صوفیوں کو مسلک امامیہ کا پیر و ثابت کروتا کہ عوام بھی اپنے پیشواؤں کے مذہب کی طرف مائل ہو سکیں (۱)۔

### مکالمہ شیعہ سے حفاظت کے لیے حضرت نانو توپیؒ کے پیش کردہ اصول:

حجۃ الاسلام، قاسم العلوم والخبرات حضرت مولانا محمد قاسم نانو توپی قدس سرہ (م ۱۲۹۷ھ) نے امت کو روافض کے شر اور مکائد سے محفوظ رکھنے کے لیے اپنی معروف کتاب ”حدیۃ الشیعہ“ میں کسی کتاب اور اس کے مصنفوں کے قابل قبول ہونے کی چھ شرطیں تحریر فرمائی ہیں۔ ان اصولوں کی کسوٹی پر پڑھ کر ہمیں روافض اور ان سے متأثرین کے دیے گئے حوالوں کی جانچ کرنی چاہیے۔ اگر وہ حوالہ ان اصولوں کے مطابق درست ہو تو بہ سر و چشم قبول و رنہ دہ مردود یا ماؤں سے بمحاجا جائے گا۔ حضرت حجۃ الاسلام قدس سرہ فرماتے ہیں:

(۱)۔ (اسلامی تھہف میں غیر اسلامی نظریات کی آمیزش۔۔۔۔۔ ص ۲۹-۳۰، تخت جامی پر درست درازی)

”اول بطور تنبیہ یہ گذارش ہے کہ کتاب میں آدمیوں ہی کی تصنیف ہوتی ہیں، جیسے آدمی سب طرح کے ہوتے ہیں، جھوٹے چے، معتبر غیر معتبر، فہمیدہ غیر فہمیدہ۔ ایسے ہی کتاب میں بھی سب طرح کی ہوتی ہیں۔ ملداں بے دین نے بہت سی کتاب میں تصنیف کر کے اچھے بزرگوں کے نام لگادیے ہیں اور اس میں اپنے واهیات سینکڑوں بھردیے ہیں اور جو کتاب میں کہ کبرائے اہل سنت کی تصنیف ہیں ان میں سے بھی اکثر ایسی ہیں کہ وہ لوگوں کی فیض رسانی کے لیے تصنیف نہیں ہوئیں بلکہ بطور بیاض کے جمع کی گئیں، تاکہ ظریثانی کر کے ان کی روایات کا حال معلوم کریں اور اتفاق سے ظریثانی کا اتفاق نہ ہوا یا اور کسی وجہ سے وہ بیاض میں لوگوں کے پکے پڑ گئیں اور بعض کتاب میں ایسی ہیں کہ وہ بہت کمیاب اور بدرجہ غایت نادرالوجود بلکہ بمنزلہ مفقود ہیں اور وہ ملحدوں اور مبتدعوں کے ہاتھ لگ گئیں ہیں۔ انہوں نے اپنی گھڑی ہوئی روایتیں اس میں داخل کر دیں ہیں۔ یا اہل سنت کے مقابلہ کے وقت کسی روایت کو ان کتابوں کی طرف منسوب کر دیتے ہیں تاکہ اہل سنت خاموش ہو جائیں۔

سو اہل تشیع اکثر ایسا ہی کرتے ہیں اور ایسی ہی کتابوں کا حوالہ دیا کرتے ہیں۔ اس لیے اہل حق کو لازم ہے جب کسی شیعہ (یا شیعہ نواز.....ناقل) سے کسی کتاب کا حوالہ سنن تو اول یہ دریافت کرے کہ یہ روایت اس کتاب میں ہے کہ نہیں؟ دوسرے اس کتاب کا حال تحقیق کرے کہ معتبر ہے کہ نہیں؟ اور معتبر ہونے کی یہ صورت ہے کہ کسی کتاب کی روایات کے معتبر ہونے میں چند باتیں ضروری ہیں:

**پہلی شرط:** اول تو یہ کہ اس کتاب کے مصنف کو تفریح طبائع محظوظ کے لیے فقط قصہ گوئی اور افسانہ خوانی مذہ نظر نہ ہو، بلکہ واقعاتِ واقعی کے مشائقوں کی تکمیل کے لیے اس کتاب کو تصنیف کیا ہو، ورنہ چاہیے کہ بہارِ دلنش اور بوستانِ خیال کے افسانے اور چہارِ دردیش اور بکاؤلی کہانیتیں اور افسانہ عجائب اور افسانہ غرائب کے طوفان سب کے سب دستاویز خاص و عام ہو جائیں۔

**دوسری شرط:** دوسرے یہ کہ مصنف کتاب کسی کی رو رعایات اور کسی سے بعض وعداوت نہ رکھتا ہو اور اس کا حفظِ اخبار اور صدقِ گفتار اس درجہ کو مشہور ہو کہ اس کی تحریر کی نسبت کسی کے دل میں شک و شبہ نہ ہو، ورنہ طومار کے طومار اخباروں کے لڑکیوں کی زبانوں میں اپنے بزرگوں کی شجاعت اور ان کی غنیموں کی بزدی سے مشخون ہوا کرتے ہیں، بالاتفاق مسلم ہو جائیں؟ اور یہ جوز بان زد خاص و عام ہے کہ اخباروں کا کیا اعتبار؟ ایک حرف بے جا اور عقیدہ نامزد ہو جائے اور شیعہ سنیوں کی، اور سنی شیعوں کی سندیات بر سرو چشم رکھنے لگیں اور ہر کس و ناکس کی بات قبول کرنے لگیں، اور یہ فرق قوت و ضعف، حفظ و تقوات، صدق و کذب اور علی ہذا القیاس یہ تہمت رو رعایت اور کینہ وعداوت ہرگز قابلِ لحاظ نہ رہے۔

**تیسرا شرط:** تیسرا شرط یہ کہ مصنف نام کتاب باوجود صدق و دیانت اور حفظ عدالت کے اس فن میں جس فن کی وہ کتاب ہے دستگاہِ کامل اور ملکہ کما پنځی رکھتا ہو، نہ یہ کہ دین میں، مثلاً یہ کہ نیم ملکا ہو، جس سے خطرہ ایمان ہو یا طب میں مثلاً نیم طبیب ہو کہ بیماروں کو خطرہ جان ہو۔

**چوتھی شرط:** چوتھے یہ کہ وہ کتاب باوجود شرائطِ مذکورہ کے قدیم سے مشہور و معروف اور ایسے قسم کے لوگوں کے واسطے سے جو مجموعہ اوصافِ مرقومہ ہوں۔ دست بدست ہم تک پہنچی ہو، ورنہ لازم کیا الزام تھا کہ انجیل اور تورات جو کلامِ رباني ہیں اس خدا کی تصنیف ہیں جو بوجہِ اتم جامع اوصاف مذکورہ کیا مجموعہ جمیع صفاتِ کمال اور معدنِ جملہ کمالاتِ جلال و جمال ہے۔ اعتبار و اعتماد میں ہم پلہ قرآن مجید اور فرقانِ حمید کے ہو جائے؟

**پانچویں شرط:** پانچویں یہ کہ روایت کی کتاب میں اعتبار کے لیے ضروری ہے کہ مصنف کتاب نے اول سے التزام اس بات کا بھی کیا ہو کہ بجز صحیح روایتوں اور محقق حکایتوں کے اور روایتیں اپنی کتاب میں درج نہ کر دیں گا، جیسے کہ صحاح سنت کے ان کے مصنف نے یہ شرط کر لی ہے کہ بجز صحیح روایت کے

انہیں کتاب میں درج نہ کریں گے، اسی واسطے سے ان کی کتاب کا نام صحاح شہ  
مشہور ہو گیا۔ سو اگر کوئی کتاب کسی کی بیاض ہو کہ اس نے اس میں ہر قسم کی  
رطب دیا بس روایتیں اور صحیح غلط حکایتیں اس غرض سے فراہم کر لی ہیں، کہ بعد  
میں نظرِ ثانی کر کے صحیح صحیح کو قائم رکھ کر باقیوں کو نقل کے وقت حذف کر دوں گا۔  
جیسا کہ امام بخاریؓ اور امام مسلمؓ نے کیا یا صحیح کو صحیح بتلا کر موضوع یعنی بنائی ہوئی  
باتوں اور گھڑی ہوئی حکایتوں اور ضعیف وغیرہ کو لکھ کر اس کے بعد لکھ جاؤں گا  
کہ یہ موضوع ہے یا ضعیف ہے۔ مثلاً جیسے امام ترمذیؓ نے کیا۔ لیکن اتفاقات نے  
تقدیر سے ان کا یہ ارادہ پیش نہ کیا اور یہ آرزو پوری نہ ہونے پائی تھی جی کی جی  
ہی میں تھی کہ اجل نے آدبا یا، تو ایسی کتاب کا ہرگز اعتبار نہ ہو گا ورنہ کون سا  
مصنف نہیں کہ اس نے اول ایک مجموعہ بیاض بطور کلیات کے فراہم نہیں کیا؟  
امام بخاریؓ سے بہت سی سندوں سے منقول ہے کہ انہوں نے چھ لاکھ حدیثوں سے  
چھانٹ کر بخاری شریف کی حدیثیں نکالی ہیں اور عبدالعزیز ابی بخاریؓ کے بیان  
سے معلوم ہوتا ہے کہ امام بخاریؓ نے کوئی تین دفعہ حدیثوں کی بیاض اکھٹی کی  
تھی، چھانٹ کر بخاری شریف کا مسودہ کیا تھا۔ چنانچہ یہ مضمون بخاری شریف  
مطبوعہ مطبع احمدی کے مقدمہ کی دوسری اور تیسرا فصل میں مندرج ہے۔  
بہر حال ایسی بیاضوں کا جمع کرنا ایسے ایسے ائمہ حدیث کی نسبت بھی  
ثابت ہے سو اگر اتفاق سے امام بخاریؓ مثلاً بعد فراہمی بیاض کے قبل اس کے کہ  
بخاری شریف کی حدیثیں اس میں سے چھانٹ کر بخاری تصنیف کریں، اس  
دارِ فانی سے کوچ کر جاتے تو گو وہ بیاض امام بخاریؓ ہی کی تصنیف سمجھی جاتی  
لیکن کوئی بتائے تو کیا وہ قابل اعتبار کے ہو جاتی؟ سب جانتے ہیں کہ اگر وہ  
ایسی ہوتی تو امام بخاری کو چھانٹنے ہی کیا ضرورت تھی؟ تو اس صورت میں امام  
بخاریؓ اس بات کے گواہ ہیں کہ وہ میری بیاض قابل اعتبار نہیں، پھر ہم کیونکر  
 فقط اس سبب سے اس کا اعتبار کرنے لگیں کہ وہ ایسے بڑے امام الحمد شیخ کی  
تصنیف ہے کہ جہاں میں نہ کوئی ثانی ان کا ہوا ہے نہ ہو گا، غرض اگر کوئی کتاب

اس قسم کی کسی کو مل جائے اور اس کے مصنف کو کتنا ہی بڑا محدث کیوں نہ ہو، اس کی تکذیب اور تالیف کا اتفاق نہ ہوا ہو تو وہ کتاب کسی طرح علماء کیا جہاں کے نزدیک بھی بے شہادت عقل قابلِ اطمینان نہیں..... بہر حال یہ تکثیر محفوظ رکھنا چاہیے کہ بسببِ اس کے محوظ رہنے کے اکثر عالم نام سے گرفتارِ دام اوہام ہو جاتے ہیں چہ جائیکہ جاہل۔

**چھٹی شرط:** چھٹے یہ کہ اگر چند روایتیں باہم مختلف ہوں اور پھر اختلاف بھی حد تضاد یا تناقض کو پہنچ جائے، دونوں کا صحیح ہونا فقط مستبعد ہی نہ ہو تو پھر ترجیح باعتبارِ قوتِ سند ہی کے ہوگی، ورنہ لازم ہے کہ شیعوں کے نزدیک روایاتِ شیعہ اور روایاتِ اہل سنت جو مخالف روایاتِ شیعہ ہیں دونوں صحیح ہوں<sup>(۱)</sup>۔

حضرت جنتۃ الاسلام قدس سرہ آگے اس سلسلہ میں کلام فرماتے ہیں:

”القصد دعا بازان شیعہ کی یہ چالاکی کتب غیر مشہورہ میں چل گئی اسی واسطے علمائے اہل سنت ان کتب کو ہم سنگ تورات و انجیل سمجھتے ہیں اور ان کی روایات کو معتبر نہیں رکھتے، ہاں! ان کی روایات کو روایاتِ صحابہ و دیگر کتب صحابہ مشہورہ پر پیش کر کے جو مطابق نکلے اس کو بسر و چشم رکھتے ہیں اور جو مخالف نکلے اس کو مخدانِ بدعت کیش دروغ پیشہ و خوارج وغیرہ کے سرمارتے ہیں اور جو روایاتِ خلاف و وفاق سے بر طرف ہوا اگر دلائل عقلیہ کے مخالف ہو تو اس کا بھی تبھی حال ہے، ورنہ اگر تکذیب نہیں کرتے تو تصدیق بھی نہیں کرتے، بہر حال جو روایت کہ ان کتب میں بلا شرکت غیرے بھی پائی جائے اگر روایتِ صحابہ کے مخالف بھی نہ ہو تو تب بھی قابلِ تمسک اور لائقِ جحت نہیں سمجھتے اور مثل مرویات اہل کتاب بلکہ خود انجیل و تورات نہ ان کی تصدیق کرتے ہیں نہ تکذیب<sup>(۲)</sup>۔

(۱) - (حدیۃ الشیعہ ..... ص ۲۵۵-۲۵۸، تحقیق کتاب و مصنف کتاب کے قابلِ قبول ہونے کی چھٹے شرطیں)

(۲) - (ایضاً ..... ص ۲۶۰-۲۶۱، تحقیق اہل سنت کا نظام حفاظت)

## حاصل بحث:

گزشتہ تفصیل سے واضح ہوا کہ جامی کی کوئی اجتہادی بات ہم اہل شفت والجماعت پر بحث نہیں بن سکتی۔

علمائے اسلام کے نزدیک جامی کی شخصیت و عبقریت بطور ایک صوفی، نعمت گوشان عراور لغت و ادب کے امام کے ہے، بطور ایک محدث، مفسر اور فقیہ کے نہیں اور اکابر علمائے اسلام کے نزدیک یہ بات طے ہے کہ حلت و حرمت کے مسائل میں صوفیاء کی بات شرعاً جحت نہیں، الایہ کہ وہ شریعت کے موافق ہو، حضرت مجدد دالف ثانی رحمہ اللہ (م ۱۰۲۳ھ) نے کیا ہی خوب ارشاد فرمایا ہے:

عمل صوفیہ در حلال و حرمات سند نیست نہیں بل اس است کہ ما ایشان را معدود و  
داریم و ملامت نہ کنیم و امر ایشان را بحق و سبحانہ و تعالیٰ مفوض داریم اینجا قول امام  
ابی حنفیہ و امام ابی یوسف و امام محمد معتبر است نہ ابی بکر شبلی ابی الحسن نوری (۱)۔

”صوفیہ کرام کا عمل حلت و حرمت میں سند نہیں، یہی کافی ہے کہ ہم ان کو  
معدود رکھیں اور ملامت نہ کریں، اور ان کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے پر دکر دیں، اس  
جگہ حضرت امام ابوحنفیہ، امام ابو یوسف اور امام محمد رحمہم اللہ کا قول معتبر ہو گا نہ کہ  
ابو بکر شبلی اور ابو الحسن نوری رحمہم اللہ کا عمل“۔

اور امام ابن جوزی کا یہ اصول کس صاحب نظر سے پوچیدہ ہے:

إذا وقع في الأسناد صوفي فاغسل يديك منه (۲).

”جب اسناد میں کسی صوفی کا نام آئے تو حدیث سے ہاتھ دھلو“۔

امام راشد حضرت مولانا سید حسین احمد مدینی رحمہ اللہ (م ۷۷۱۳ھ) فرماتے ہیں:

”عرض یہ ہے کہ یہ اکابر علم طریقت اور تصوف کے ائمہ عظام ہیں، علم

ظاہر اور شریعت کے امام نہیں اس کے امام حضرت امام ابوحنفیہ و امام محمد  
وابو یوسف اور فقہائے کرام ہیں اس بارے میں ان کا قول فعل جحت ہو گا،

(۱)- (مکتوبات امام ربانی..... دفتر اول، مکتب: ۲۶۶)

(۲)- (العلامة الناجي..... ج ۷۷)

حضرت شیخ عبدالقدار جیلانی اور حضرت جنید بغدادی، حضرت خواجہ بہاء الدین نقشبندی، حضرت خواجہ معین الدین سنجری کے اقوال اور فتاویٰ اور اعمال جست نہ ہوں گے اگرچہ یہ حضرات علم طریقت کے سب سے اوپر پہاڑ ہیں..... لکل فن رجال (۱)۔

علامہ قاضی ابراہیم الحنفی رحمہ اللہ (المتوفی فی حدود ۱۰۰۰ھ) فرماتے ہیں:

”اوْرَجُو عَابِدَ وَزَاهِدَ اَهْلِ اِجْتِبَادِنِیْسَ، وَهُوَ عَوَامٌ مِّن دَاخِلِ ہیْسَ، اَنْ کَیْ بَاتَ کَا كچھ اغتیار نہیں، ہاں اگر ان کی بات اصول اور معتبر کتابوں کے مطابق ہو تو پھر اس وقت معتبر ہو گی“، (۲)۔

شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمہ اللہ (م ۱۰۵۲ھ) لکھتے ہیں:

مشرب پیر جلت نیست دلیل از کتاب و سنت مے باید (۳)۔

”کسی پیر کا مسلک جلت نہیں ہوتا دلیل کتاب اور سنت سے پیش کی جاتی ہے۔“  
ایک عارف نے کیا خوب کہا ہے

نیست جلت قول و فعل پیر

قول حق و فعل احمد را گیر

مندرجہ بالا ارشادات و تصریحات سے واضح ہوا کہ حلت و حرمت کے مسائل میں حضرات صوفیاء کرام رحمہم اللہ کا قول جلت نہیں، الایہ کہ وہ موافق شریعت ہو، جب حلت و حرمت میں اس سے احتیاج نہیں کر سکتے تو باب العقائد اور خصوصاً مشاجرات صحابہؓ میں ایک صوفی کی اس بات کو کیسے قابل احتیاج سمجھا جاسکتا ہے جو جمہور علمائے امت کے خلاف ہے، یہاں تو صحیح حدیث بھی ناقابل احتیاج ہے، جناب احمد رضا خان صاحب بریلوی (م ۱۳۲۱ھ) فرماتے ہیں:

(۱)- (مکتوبات شیخ الاسلام ..... ج ۳ ص ۲۲۵، مکتوب: ۸۹)

(۲)- (نفاس الاطہمار ترجمہ مجلس الابرار ..... ج ۱۲، اٹھارویں مجلس، بدعت کے بیان میں)

(۳)- (اخبار الاخیار ..... ص ۹۳)

”باب عقائد میں ضعاف تو درکنار بخاری و مسلم کی صحیح حدیثیں بھی مردود  
ہیں جب تک قطعی الدلالة اور متواتر نہ ہوں<sup>(۱)</sup>۔

اگر بالفرض جامی شیعیت کے ساتھ مستهم نہ بھی ہوتے اور ان کی کتابوں میں سبائی تدیس و  
تدیس کا ثبوت نہ بھی ہوتا تو بھی جمہور امت کے مقابلہ میں ان کا (خطائے منکر کا) قول مردود ہوتا  
۔ واللہ اعلم بالصواب۔

## مودودی صاحب کا حوالہ

مُصنفِ نام و نسب نے اپنے موقف کی تائید میں مودودی صاحب کی تشیع آمیز کتاب ”خلافت و ملکیت“، ص ۱۳۳ کا حوالہ بھی پیش کیا ہے، جس میں مودودی صاحب نے سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ پر نار و اعتراضات کے بعد آخر میں کہا ہے:

”(جنئے اعتراضات میں نے حضرت معاویہ پر کیے ہیں..... ناقل)  
اس سے بڑھ کر صحابی کی ذات کو حکیمتِ مجموعی مطعون نہ کیا جائے۔“

مُصنفِ نام و نسب مودودی صاحب کے اس آخری جملہ پر یوں تبصرہ کرتے ہیں:  
”مولانا مرحوم کے اس تبصرہ کا آخری جملہ حکیمتِ مجموعی مطعون نہ  
کرے..... قابل توجہ ہے۔“

جناب مودودی صاحب (م ۱۹۷۳ء) کا شمارِ ماضی قریب کے معروف اور کثیر التصانیف اہل قلم میں ہوتا ہے، توفیق ایزدی نے جہاں انہیں وسعتِ مطالعہ، انشا پردازی، تحلیل افکار اور تجزیہ ایجاد چیزی اعلیٰ خوبیوں سے نوازا تھا، وہیں صحیح تعلیم و تربیت کے فقدان، زانغین و مخدیں کی صحبت و رفاقت اور قلم کو وسیلہِ معاش بنانے کے جذبے نے ان میں ایسے تقاضیں بھی پیدا کر دیے جس نے ان کی خوبیوں کو اوجھل کر دیا، ان کی طبیعت اور فکر و نون ”انا ولا غيري“ پر استوار ہو گئی تھیں۔

مودودی صاحب کی مضمون نگاری اور انشائیت ہی کو ان کی تصانیف کا سب سے بڑا کمالِ تمجھا جاتا ہے اور اس حوالہ سے ہم بھی ان کے قلم کی روائی اور رسمتہ بیانی کے مذاق و معرفت ہیں، لیکن کیا کہیجے کہ ان صفات کے باوصفت ان کا قلم جس شدت وحدت کے ساتھ تہذیب جدید و مغربی فلسفہ حیات کے رسیا کسی ملدو زندیق کے خلاف حق کی ترجمانی میں چلتا ہے، بالکل اس کے برخلاف ان کے قلم نے انبیاء کرام، صحابہ کرام اور سلف صالحین پر (ایشدت وحدت کے ساتھ) تنقید و جرج کا دروازہ کھول کر باطل کی خوب خوب ترجمانی فرمائی ہے، ان کی آزاد فکر اور ان کا بے باک قلم مذکورہ شخصیات کی بارگاہ میں بھی پاس ادب ملاحظہ نہیں رکھتا، وہ حضراتِ انبیاء کرام، صحابہ کرام اور سلف

صالحین پر جسارت و توہین آمیز تنقید کو اپنا "علمی فرض" اور "تحقیقی حق" سمجھتے ہیں اور اگر کوئی مظلوم ان اکابر کی صفائی میں کچھ عرض کرنے کی جرأت کرے تو جناب مودودی اسے "وکیلِ صفائی"، اس کے دلائل کو "خواہ مخواہ کی خن سازیاں" اور "غیر معقول تاویلات" قرار دے کر رد کر دیتے ہیں اور ان دلائل پر کان دھرنے کو "اپنے صحیح اور غلط کے معیار کو خطرے میں ڈالنے کے مترادف" گردانتے ہیں، وہ اکابر سلفِ صالحین کی اتباع و اقتدار کو "ہنی غلامی" کا نام دے کر اس کا استہزا اڑاتے ہیں، تقلید ان کے نزدیک "گناہ سے بھی شدید ترجیز" ہے، وہ بلا واسطہ اسلاف دین ہنہی کے مدئی ہیں، اصول روایت مودودی صاحب کے نزدیک اس "دورِ تجدید" میں "اگلے وقت کی بکواس" ہے، تصوف "افیون کا چسک" — "چینیا بیگم" اور صوفیت ایک "مرض" ہے.....

اگرچہ مودودی صاحب کی تصنیفات میں بعض مفید ابجات بھی آگئی ہیں، لیکن ان کی حیثیت "واثمہما اکبر من نفعہما" جیسی ہے، ان کی اتصانیف کا مجموعی ضرر جزوی فائدے سے کہیں زیادہ ہے، راقم السطور اپنے بیان کے اثبات میں مودودی صاحب کی کتب کے چند حوالہ جات نقل کرنے سے قبل مفتی اعظم پاکستان حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب قدس سرہ (م ۱۳۹۶ھ) کا ایک اقتباس نقل کرنا چاہتا ہے جو مودودی صاحب کے بارے میں انتہائی دیانتدارانہ اور معتدل موقف پرمنی ہے:

"احقر کے نزدیک مولانا مودودی صاحب کی بنیادی غلطی یہ ہے کہ وہ

عقائد اور احکام میں ذاتی اجتہاد کی پیروی کرتے ہیں، خواہ ان کا اجتہاد جمہور

علمائے سلف کے خلاف ہو، حالانکہ احقر کے نزدیک منصب اجتہاد کے شرائط

ان میں موجود نہیں۔ اس بنیادی غلطی کی بناء پر ان کے لٹریچر میں بہت سی

باتیں غلط اور جمہور علمائے اہل سنت کے خلاف ہیں۔

اس کے علاوہ انہوں نے اپنی تحریروں میں علمائے سلف یہاں تک کہ

صحابہ کرامؐ پر تنقید کا جواندرا اخیار کیا ہے وہ انتہائی غلط ہے۔ خاص طور پر

"خلافت و ملوکیت" میں بعض صحابہ کرامؐ کو جس طرح تنقید ہی نہیں بلکہ

ملامت کا بھی ہدف بنایا گیا ہے اور اس پر مختلف حلقوں کی طرف سے توجہ دلانے

کے باوجود اصرار کی جور و شد اخیار کی گئی ہے وہ جمہور علمائے اہل سنت کے طرز

کے بالکل خلاف ہے۔ نیز ان کے عام لٹریچر کا مجموعی اثر بھی اس کے پڑھنے

والوں پر بکثرت یہ محسوس ہوتا ہے کہ سلفِ صالحین پر مطلوب اعتماد نہیں رہتا اور

ہمارے نزدیک یہ اعتماد ہی دین کی حفاظت کا بڑا حصہ ہے۔ اس سے نکل جانے کے بعد پوری نیک نیتی اور اخلاص کے ساتھ بھی انسان نہایت غلط اور گمراہ گئے راستوں پر پڑ سکتا ہے۔ ہاں! یہ صحیح ہے کہ ان کو منکر یعنی حدیث، قادیانیوں یا ابادیت پسند لوگوں کی صفت میں کھڑا کرنا میرے لیے درست نہیں، جنہوں نے شود، شراب، تمار اور اسلام کے کھلے محروم کو حلال کرنے کے لیے قرآن و سنت ہی میں تحریفات کی ہیں بلکہ ایسے لوگوں کی تزوید میں ان کی تحریر یہ ایک خاص سلط کے نو تعلیم یافتہ حلقوں میں موثر اور مفید بھی ثابت ہوئی ہیں۔ یہ بات میں ہمیشہ سے کہتا آیا ہوں، لیکن اگر کوئی شخص میری اس بات کو بنیاد بنا کر یہ کہے کہ میں مودودی صاحب کے ان نظریات سے متفق ہوں جوانہوں نے جمہور علماء کے خلاف اختیار کیے ہیں تو یہ بالکل غلط ہے اور خلاف واقعہ بات ہے۔

اگرچہ جماعت کے قانون میں مولانا مودودی صاحب اور جماعتِ اسلامی الگ الگ حیثیت رکھتے ہیں اور اصولاً جو بات مودودی صاحب کے بارے میں درست ہو ضروری نہیں کہ وہ جماعتِ اسلامی کے بارے میں بھی درست ہو۔ لیکن عملی طور پر جماعتِ اسلامی نے مولانا مودودی صاحب کے لٹریچر کو نہ صرف جماعت کا علمی سرمایہ اور عمل کا محور بنایا ہوا ہے بلکہ اس کی طرف سے زبانی اور تحریری مدافعت کا عام طرز عمل ہر جگہ مشاہدہ میں آتا ہے جو اس بات کی دلیل ہے کہ جماعت کے افراد بھی ان نظریات اور تحریروں سے متفق ہیں، البتہ کچھ متشقّی حضرات ایسے ہوں جو مذکورہ بالا امور میں مولانا مودودی سے اختلاف رکھتے ہوں اور جمہور علمائے اہل سنت کے مسلک کو اس کے مقابلہ میں درست سمجھتے ہوں تو ان پر اس رائے کا اطلاق نہیں ہوگا۔

نماز کے بارے میں مسئلہ یہ ہے کہ امام اس شخص کو بنانا چاہیے جو جمہور اہل سنت کے مسلک کا پابند ہو۔ لہذا جو لوگ مودودی صاحب سے مذکورہ بالا امور میں متفق ہوں، انہیں باختیارِ خود امام بنانا درست نہیں، البتہ اگر کوئی نماز ان کے پیچھے پڑھ لی گئی تو نماز ہو گئی (۱)۔

## مودودی صاحب کا معرکہ الاراء استشر اقی شاہکار:

مودودی صاحب نے جو کچھ اپنی دیگر تصانیف میں تحریر کیا تھا وہی کیا کم تھا کہ انہوں نے ایک مستقل کتاب ”خلافت و ملوکیت“ کے نام سے تصنیف فرمائی عظیم ”اسلامی خدمت“ انجام دی ہے۔ جس میں خلیفہ راشد سیدنا عثمان ذوالنورین، سیدنا علی المرتضی، سیدنا طلحہ، سیدنا زبیر، سیدہ عائشہ، سیدنا معاویہ، سیدنا ابو موسیٰ اشعری، سیدنا عمر و بن عاصی اور دیگر صحابہ کرام ﷺ پر رکیک حملے کر کے مستشرقین، روانہ اور خوارج کے منہ پر ایک زور دار طما نچہ رسمید کیا ہے کہ تم لوگوں نے مل کر آج تک ان حضرات کے خلاف کھل کر کیا لکھا ہوگا جو میں نے لکھا ہے۔

ما و مجنون ہم سبق بودیم در دیوانِ عشق

او ب صحرا رفت و ما در کوچہ ہا رسوا شدیم

اور یہ بات حقیقت ہے کہ شیعیت و سایہت اور مستشرقین حضرات صحابہ کرام ﷺ کے خلاف اوگوں کے اذہان میں وہ نقوش نہیں جما سکے جو انہا مودودی صاحب کی اس کتاب نے جمایا ہے، میں یہاں اس بحث میں نہیں جانا چاہتا کہ مودودی صاحب نے اپنے اس استشر اقی افسانہ میں بزعم خود صحابہ کرام ﷺ پر جو اعراض کیے ہیں ان کی تاریخی وقعت اور تحقیقی حیثیت کیا ہے اور جناب نے اس کتاب میں دیانت و امانت کے تقاضوں کا کیا اور کتنا پاس و لحاظ رکھا ہے؟ اور سب سے بڑھ کر یہ کہ انہیں ان لفوس قدیسہ پر کسی درجہ میں بھی اعتراض و تنقید کا حق حاصل ہے؟ بفضلہ تعالیٰ علمائے امت اس کی حقیقت کو واضح کر چکے ہیں اور ”خلافت و ملوکیت“ کا مدلل اور مسکت جواب دے چکے ہیں<sup>(۱)</sup>۔ ان کی طرف رجوع کر لیا جائے۔ سر دست خلافت و ملوکیت کے انداز تحقیق و تالیف پر جناب مودودی ہی کا ایک اقتباس پڑھیے:

”میں نے ان (قابل اعتماد بزرگانِ دین) پر انحصار کرنے کی وجہے

اپنی آزادانہ رائے قائم کرنے کا راستہ اختیار کیا<sup>(۲)</sup>۔

میرا خیال ہے کہ جناب مودودی کے اس اقتباس کے بعد مجھے مزید کچھ کہنے کی ضرورت نہیں، محو لہ بالاعبارات مذکورہ کتاب کی تحقیقی و تصفیی ایافت کی خود آئینہ دار ہیں۔

(۱)- مودودی صاحب کی کتاب ”خلافت و ملوکیت“ کے جواب کے لیے ملاحظہ فرمائی: ”حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ و اور تاریخی حقائق“ از شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی دامت برکاتہم، ”عادلاندفاع“ از حضرت مولانا سید نوار الحسن بخاری رحمہ اللہ اور ”شوائب تقدس اور تردید اتزامات“ از حضرت مولانا محمد میاں انصاری رحمہ اللہ۔

(۲)- (خلافت و ملوکیت ..... جن ۳۲۰ تحقیق و کالرت کی بنیاد)

## مودودی صاحب کی آزادہ روی کے چند حوالے:

(۱) ”یہاں اس بشری کمزوری کی حقیقت کو سمجھ لینا چاہیے جو آدم علیہ السلام سے ظہور میں آئی..... بس ایک فوری جذبہ نے جو شیطانی تحریص کے زیر اثر اُبھر آیا تھا ان پر ذہول طاری کر دیا اور خبیث نفس کی گرفت ڈھیلی ہوتے ہی وہ طاعت کے مقام بلند سے معصیت کی پستی میں جاگرے (۱)۔

(۲) ”پیغمبروں تک کو نفسِ شریر کی رہنمی کے خطرے پیش آئے ہیں، چنانچہ حضرت داؤد علیہ السلام جیسے جلیل القدر پیغمبر کو ایک موقع پر تنبیہ کی گئی ہے کہ ”لَا تَتَّبِعِ الْهَوَى فَيُضْلِكَ عَنْ سِبْطِ اللَّهِ“ ہواۓ نفس کی پیروی نہ کرنا ورنہ یہ تمہیں اللہ کے راستہ سے بھٹکا دے گی (۲)۔

(۳) ”حضرت داؤد علیہ السلام کے فعل میں خواہشِ نفس کا کچھ دخل تھا، اس کا حاکمانہ اقتدار کے نامناسب استعمال سے بھی تعلق تھا اور وہ کوئی ایسا فعل تھا جو حق کے ساتھ حکومت کرنے والے کسی فرماں رو اکوزیربندیتا تھا (۳)۔

(۴) ”مگر اس کی اصلیت صرف اس قدر تھی کہ حضرت داؤد علیہ السلام نے اپنے عہد کی اسرائیلی سوسائٹی کے عام روانج سے متأثر ہو کر اور یا سے طلاق کی درخواست کی تھی (۴)۔

(۵) ”بس اوقات کسی نازک نفیاتی موقع پر نبی جیسا اعلیٰ و اشرف انسان بھی تھوڑی دری کے لیے اپنی بشری کمزوری سے مغلوب ہو جاتا ہے، لیکن جو نہی کہ اسے یہ احساس ہوتا ہے یا اللہ کی طرف سے احساس کرا دیا جاتا ہے کہ اس کا مقام معیارِ مطلوب سے نیچے جا رہا ہے وہ فوراً توبہ کرتا ہے اور اپنی غلطی کی اصلاح کرنے میں اسے ایک لمحہ کے لیے بھی تأمل نہیں ہوتا۔ حضرت نوح کی

(۱)- (تفہیم القرآن ..... ج ۲ ص ۱۳۲، بحوالہ اختلاف امت اور صراط مستقیم ..... ص ۱۳۳)

(۲)- (تفہیمات ..... ص ۱۶۳، تحت کیا رسالت پر ایمان لانا ضروری ہے؟)

(۳)- (تفہیم القرآن ..... ج ۲ ص ..... در تفسیر سورہ ”ص“ آیت نمبر ۲۶)

(۴)- (تفہیمات ..... حصہ دوم، ص ۶۵، تحت قصہ داؤد علیہ السلام اور اسرائیلی خرافات)

اخلاقی رفتہ کا اس سے بڑا ثبوت اور کیا ہو سکتا ہے کہ ابھی جان جوان بیٹا آنکھوں کے سامنے غرق ہوا ہے اور اس نظارہ سے کیجہ منہ کو آ رہا ہے۔ لیکن جب اللہ تعالیٰ ان کو مستحبہ فرماتا ہے کہ جس بیٹے نے حق کو چھوڑ کر باطل کا ساتھ دیا ہے اس کو محض اس لیے اپنا سمجھنا کہ وہ تمہاری صلب سے پیدا ہوا ہے محض ایک جاہلیت کا جذبہ ہے تو وہ فوراً اپنے دل کے زخم سے بے پرواہ کر اس طرزِ فکر کی طرف پلٹ آتے ہیں جو اسلام کا مقتضی ہے (۱)۔

(۶) ”نبی ہونے سے قبل تو حضرت موسیٰ علیہ السلام سے بھی ایک بہت بڑا گناہ ہو گیا تھا کہ انہوں نے ایک انسان کو قتل کر دیا تھا (۲)۔

(۷) ”عصمت دراصل انبیاء کے لوازمِ ذات سے نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ نے ان کو منصبِ بُوت کی ذمہ داریاں صحیح طور پر ادا کرنے کے لیے مصلحتاً خطاؤں اور لغزشوں سے محفوظ فرمایا ہے۔ ورنہ اگر اللہ کی حفاظت تھوڑی دیر کے لیے بھی ان سے منفك ہو جائے تو جس طرح عام انسانوں سے بھول چوک اور غلطی ہوتی ہے اسی طرح انبیاء سے بھی ہو سکتی ہے اور یہ ایک لطیف نکتہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بالارادہ ہر نبی سے کسی نہ کسی وقت اپنی حفاظت اٹھا کر ایک دو لغزشیں سرزد ہونے دی ہیں تاکہ لوگ انبیاء کو خدا نہ سمجھ لیں اور جان لیں کہ یہ بشر ہیں، خدا نہیں (۳)۔

(۸) ” حتیٰ کہ (انبیاء سے) قصور بھی ہو جاتے تھے اور انہیں سزا تک دی جاتی تھی (۴)۔

(۹) ”حضرت یونس علیہ السلام سے فریضہ رسالت کی ادائیگی میں کچھ کوتاہیاں ہو گئی تھیں اور غالباً انہوں نے بے صبر ہو کر قبل از وقت اپنا مستقر بھی چھوڑ دیا تھا (۵)۔

(۱)- (تفہیم القرآن ..... ج ۲۲ ص ۳۲۲، در تفسیر سورہ ہود آیت نمبر ۳۶)

(۲)- (رسائل و مسائل ..... ج ۱ ص ۲۲، تفسیر آیات و تاویل احادیث تحت عصمت انبیاء)

(۳)- (تفہیمات ..... ج ۲ ص ۵۶، تحت قصہ راوی علیہ السلام اور اسرائیلی خرافات)

(۴)- (ترجمان القرآن ..... مئی ۱۹۵۵ء، حوالہ مودودی مذہب ..... ص ۳۱)

(۵)- (تفہیم القرآن ..... ج ۲ ص ۳۱۲، در تفسیر سورہ یونس، آیت نمبر ۹۸)

(۱۰) ”اس کی وجہ یہی تو تھی کہ آپ کو عرب میں بہترین انسانی مواد مل گیا تھا جس کے اندر کیرکر کی زبردست طاقت موجود تھی۔ اگر خدا نخواستہ آپ کو بودے، کم ہمت، ضعیف الارادہ اور ناقابلِ اعتماد لوگوں کی بھیڑ مل جاتی تو کیا پھر بھی وہ نتائج نکل سکتے تھے (۱)۔

(۱۱) ”(سورہ نصر کی تفسیر میں آپ ﷺ کے بارے میں لکھتے ہیں) اس طرح جب وہ کام تکمیل تک پہنچ گیا جس پر محمد ﷺ کو مسخر کیا گیا تھا تو آپ ﷺ سے ارشاد ہوتا ہے کہ اس کارنامے کو اپنا کارنامہ سمجھ کر کہیں فخر نہ کرنے لگ جانا نقش سے پاک بے عیب ذات اور کامل ذات صرف تہارے رب کی ہے۔ لہذا اس کاریبیت کی ناجامدی پر اس کی تسبیح اور حمد و شکر و اور اس ذات سے درخواست کرو کہ مالک اس ۲۳ سال کے زمانہ خدمت میں اپنے فرائض ادا کرنے میں جو خامیاں اور کوتاہیاں مجھ سے سرزد ہو گئی ہوں انہیں معاف فرمادے (۲)۔

(۱۲) ”ان سے بڑھ کر عجیب بات یہ ہے کہ بسا اوقات صحابہؓ پر بھی بشری کمزوری کا خلبہ ہو جاتا تھا اور وہ بھی ایک دوسرے پر چوٹیں کر جاتے تھے، ابتن عمرؓ نے شا ابو ہریرہؓ و تر کو ضروری نہیں سمجھتے، فرمانے لگے ابو ہریرہؓ جھوٹے ہیں، حضرت عائشہؓ نے ایک موقع پر اسؓ اور ابو سعید خدریؓ کے متعلق فرمایا کہ وہ حدیث رسول ﷺ کو کیا جائیں وہ تو اس زمانہ میں پچھے تھے، حضرت حسن بن علیؓ سے ایک مرتبہ شاپدہ مُشہودؓ کے معنی پوچھئے گئے، انہوں نے اس کی تفسیر بیان کی، عرض کیا گیا کہ ابتن عمرؓ اور ابتن زبیرؓ تو ایسا اور ایسا کہتے ہیں، فرمایا دونوں جھوٹے ہیں، حضرت علیؓ نے ایک موقع پر مغیرہ بن شعبہ کو جھوٹا قرار دیا، عبادہ بن الصامتؓ نے ایک ایسا مسئلہ بیان کرتے ہوئے مسعود بن اوس النصاریؓ پر جھوٹ کا الزام لگا دیا۔ حالانکہ وہ بد ری صحابہؓ میں سے ہیں (۳)۔

(۱)- (تحریک اسلامی کی اخلاقی جیادیں۔۔۔۔۔ ص ۲۰، ۲۱، ۲۲، تحقیق بنیادی انسانی اخلاقیات)

(۲)- (قرآن کی چار بنیادی اصطلاحیں۔۔۔۔۔ ص ۱۵۶)

(۳)- (خدمات۔۔۔۔۔ ص ۲۹۲، تحقیق بنیادی اعتماد)

(۱۳) ”صحابہ کرام جہاد فی سبیل اللہ کی اصلی اپرٹ کو سمجھنے میں بار بار غلطیاں کر جاتے تھے<sup>(۱)</sup>۔“

(۱۴) (اصحابِ جگِ احمد کے متعلق لکھتے ہیں) سودخوری جس سوسائٹی میں موجود ہوتی ہے اس کے اندر سودخوری کی وجہ سے دو قسم کے اخلاقی مرغ پیدا ہوتے ہیں، سود لینے والوں میں جرصن و طمع، بخل اور خود غرضی اور سود دینے والوں میں نفرت، غصہ اور بغض و حسد۔ احمد کی شکست میں ان دونوں قسم کی بیماریوں کا کچھ نہ کچھ حصہ شامل تھا<sup>(۲)</sup>۔

(۱۵) ”اگرچہ اصول فقہ کی کتابوں میں اس روایت کا جائز کر کیا جاتا ہے، لیکن میرے علم میں کوئی ایک اصولی یا فقیہ بھی ایسا نہیں ہے جس نے اس روایت سے صحابی کے قول فعل کو مطلقاً جحت ثابت کرنے کی کوشش کی ہو<sup>(۳)</sup>۔“

(۱۶) ”حقیقت یہ ہے کہ عامی لوگ نہ کبھی عہد نبوی میں معیاری مسلمان تھے اور نہ اس کے بعد کبھی ان کو معیاری مسلمان ہونے کا فخر حاصل ہوا۔ معیاری مسلمان تو اس زمانہ میں وہی تھے اور اب بھی وہی ہیں جو قرآن و حدیث کے علوم پر نظر رکھتے ہوں اور جن کے رُگ دریشے یہ قرآن کا علم اور نبی اکرمؐ کی حیاتِ طبیہ کا نمونہ سراہیت کر گیا ہو۔ باقی رہے عموم تو اس وقت بھی ان معیاری مسلمانوں کے پیروں تھے اور آج بھی ہیں<sup>(۴)</sup>۔“

(۱۷) ”حضرت عثمانؐ جن پر اس کا عظیم کا بارہ کھا گیا تھا ان خصوصیات کے حامل نہ تھے جو ان کے جلیل القدر پیشوؤں کو عطا ہوئی تھیں۔ اس لیے جاہلیت کو اسلامی نظام اجتماعی کے اندر گھس آنے کا راستہ مل گیا<sup>(۵)</sup>۔“

(۱)- (ترجمان القرآن.....۷۵ء، بحوالہ مودودی مذہب.....ص ۵۹)

(۲)- (تفہیم القرآن.....ج اص ۷-۲۸۸-۲۸۸ در تفسیر سورۃ آل عمران، آیت نمبر ۱۳۲)

(۳)- (ترجمان القرآن.....)

(۴)- (تفہیمات.....ص ۳۰۹)

(۵)- (تجدید و احیائے دین.....ص ۲۳، بعنوان جاہلیت کا حملہ)

(۱۸) ”خلفائے راشدین کے فیصلے بھی اسلام میں قانون نہیں قرار

پائے جوانہوں نے قاضی کی حیثیت سے کیے تھے (۱)۔

(۱۹) لیکن ان (حضرت عمرؓ) کے بعد حضرت عثمانؓ جانشین ہوئے تو رفتہ رفتہ وہ اس پالیسی سے ہٹتے چلے گئے۔ انہوں نے پرے درپے اپنے رشتہ داروں کو بڑے بڑے اہم عہدے عطا کیے اور ان کے ساتھ دوسری ایسی رعایات کیس جو عام طور پر لوگوں میں ہدف اعتراض بن کر رہیں (۲)۔

(۲۰) ”مثال کے طور پر انہوں (یعنی حضرت عثمانؓ) نے افریقہ کے مال غنیمت کا پورا خمس (۵ لاکھ دینار) مردان کو بخش دیا (۳)۔

(۲۱) اس سلسلہ میں خصوصیت کے ساتھ دو چیزیں ایسی تھیں جو بڑے دور س اور خطرناک نتائج کی حامل ثابت ہوئیں..... ایک یہ کہ حضرت عثمانؓ نے حضرت معاویہؓ کو مسلسل بڑی مدت تک ایک ہی صوبے کی گورنری پر مامور کیے رکھا..... دوسری چیز جو اس سے زیادہ فتنہ انگیز ثابت ہوئی وہ خلیفہ کے سکریٹری کی اہم پوزیشن پر مردان بن الحکم کی ماموریت تھی (۴)۔

(۲۲) ”حضرت عثمانؓ کی پالیسی کا یہ پہلو بلاشبہ غلط تھا اور غلط کام بہر حال غلط ہے، خواہ کسی نے کیا ہو۔ اس کو خواہ خواہ کی خن سازیوں سے صحیح ثابت کرنے کی کوشش کرنا نہ عقل و انصاف کا تقاضا ہے اور نہ دین، ہی کا یہ مطالبہ ہے کہ کسی صحابی کی غلطی کو غلطی نہ مانا جائے (۵)۔

(۲۳) ”ایک اور نہایت مکروہ بدعت حضرت معاویہؓ کے عہد میں یہ شروع ہوئی کہ وہ خود اور ان کے حکم سے ان کے تمام گورنرخطبوں میں بر سر منبر

(۱)-(ترجمان القرآن.....جنوری ۵۸، بحوالہ مودودی مذہب..... ج ۶۶)

(۲)-(خلافت و ملوکیت.....ص ۱۰۶، دریان خلافت راشدہ سے ملوکیت تک)

(۳)-(ایضاً.....حاشیہ)

(۴)-(خلافت و ملوکیت.....ص ۱۱۵، تحت خلافت راشدہ سے ملوکیت)

(۵)-(خلافت و ملوکیت.....ص ۱۱۶، تحت دوسر امر حل)

رسولؐ حضرت علیؓ پرست و شتم کی بوچھاڑ کرتے تھے۔ حتیٰ کہ مسجد نبوی میں منبر رسولؐ پر عین روضہ نبویؐ کے سامنے حضور ﷺ کے محظوظ ترین عزیز کو گالیاں دی جاتی تھیں اور حضرت علیؓ کی اولاد اور ان کے قریب ترین رشتہ دار اپنے کانوں سے یہ گالیاں سنتے تھے، کسی کے مرنے کے بعد اس کو گالیاں دینا شریعت تو درکنار انسانی اخلاق کے بھی خلاف تھا اور خاص طور پر جماعت کے خطبہ کو اس گندگی سے آسودہ کرنا تو دین و اخلاق کے لحاظ سے سخت گھناؤنا فعل تھا (۱)۔

(۲۳) ”مال غنیمت کی تقسیم کے معاملہ میں بھی حضرت معاویہؓ نے کتاب اللہ و سنت رسول اللہؐ کے صریح احکام کی خلاف ورزی کی (۲)۔

(۲۴) ”زیاد بن سمیرہ کا استلحاق بھی حضرت معاویہؓ کے ان افعال میں سے ہے جن میں انہوں نے سیاسی اغراض کے لیے شریعت کے مسلم قاعدے کی خلاف ورزی کی تھی (۳)۔

(۲۵) ”حضرت معاویہؓ نے اس کو اپنا حامی و مددگار بنانے کے لیے اپنے والد ماجد کی زنا کاری پر شہادتیں لیں اور اس کا ثبوت بھی پہنچایا کہ زیاد انہی کا ولد الحرام ہے۔ پھر اسی بنیاد پر اسے اپنا بھائی اور اپنے خاندان کا فرد قرار دے دیا۔ یہ فعل اخلاقی حیثیت سے جیسا مکروہ ہے وہ تو ظاہر ہی ہے مگر قانونی حیثیت سے بھی ایک صریح ناجائز فعل تھا۔ کیونکہ شریعت میں کوئی اُنسب زنا سے ثابت نہیں ہوتا (۴)۔

(۲۶) ”حضرت عمر بن عاصیؓ سے یہ دو کام ایسے سرزد ہو گئے جنہیں غلط کرنے کے سوا کوئی چارہ نہیں (۵)۔

(۲۷) ”یزید کی ولی عہدی کے لیے ابتدائی تحریک کسی صحیح جذبے کی بنیاد پر نہیں ہوئی تھی بلکہ ایک بزرگ نے اپنے ذاتی مفاد کے لیے دوسرے

(۱)۔ (خلافت و ملوکیت۔۔۔۔۔ ص ۲۷۱، تخت خلافت اور ملوکیت کا فرق بعنوان حضرت معاویہؓ کے عہد میں)

(۲)۔ (ایضاً)

(۳)۔ (خلافت و ملوکیت۔۔۔۔۔ ص ۵۷۱، خلافت ملوکیت کا فرق بعنوان حضرت معاویہؓ کے عہد میں)

(۴)۔ (خلافت و ملوکیت۔۔۔۔۔ ص ۵۷۱، خلافت ملوکیت کا فرق بعنوان حضرت معاویہؓ کے عہد میں)

(۵)۔ (خلافت و ملوکیت۔۔۔۔۔ ص ۱۳۲، خلافت راشدہ سے ملوکیت تک، بعنوان پچھا نام حله)

بزرگ کے ذاتی مفاد سے اپیل کر کے اس تجویز کو جنم دیا اور دونوں صاحبوں (حضرت مغیرہ بن شعبہؓ اور حضرت معاویہؓ) نے اس بات سے قطع نظر کر لیا کہ وہ اس طرح امتِ محمدیہ کو کس راہ پر ڈال رہے ہیں (۱)۔

(۲۹) "حضرت علیؓ نے مالک بن حارث الاشتر اور محمد بن ابی بکر کو گورنری تک کے عہدے دے دیے، درآ نحالیکہ قتل عثمان میں ان دونوں صاحبوں کا جو حصہ تھا وہ سب کو معلوم تھا۔ حضرت علیؓ کے پورے زمانہ خلافت میں ہم کو صرف یہی ایک کام ایسا نظر آتا ہے جس کو غلط کہنے کے سوا کوئی چارہ نہیں (۲)۔

(۳۰) "وہ (حضرت عائشہؓ اور حضرت حفصةؓ) نبی کریمؐ کے مقابلہ میں کچھ زیادہ جری ہو گئی تھیں اور حضور سے زبان درازی کرنے لگی تھیں (۳)۔

(۳۱) "تاریخ پر نظر ڈالنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اب تک کوئی مجدد کا مل پیدا نہیں ہوا، قریب تھا کہ عمر بن عبدالعزیزؓ اس منصب پر فائز ہو جاتے مگر وہ کامیاب نہ ہوئے (۴)۔

(۳۲) "امام غزالیؓ کے تنقیدی کام میں علمی و فکری حیثیت سے چند ناقص بھی تھے اور وہ تمیں عنوانات میں تقسیم کیے جاسکتے ہیں۔ ایک قسم ان ناقص کی جو حدیث کے علم میں کمزور ہونے کی وجہ سے ان کے کام میں پیدا ہوئے، دوسری قسم ان ناقص کی جوان کے ذہن پر عقلیات کے غلبے کی وجہ سے تھے اور تیسرا قسم ان ناقص کی جو تصوف کی طرف ضرورت سے زیادہ مائل ہونے کی وجہ سے تھے (۵)۔

(۱)-(خلافت و ملوکیت.....ص ۱۵۰، خلافت راشدہ سے ملوکیت تک بعنوان آخری مرحلہ)

(۲)-(خلافت و ملوکیت.....ص ۱۳۶، خلافت راشدہ سے ملوکیت تک، بعنوان چھٹا مرحلہ)

(۳)-(فت روza ایشیا، لاہور.....۱۹۶۷ نومبر ۱۹۶۷ء بحوالہ اختلاف امت اور صراط مستقیم.....ص ۱۳۲)

(۴)-(تجدد و احیائے دین.....ص ۲۱)

(۵)-(تجدد و احیائے دین.....ص ۳۰۵، تحت امام غزالی)

(۳۳) ”امام ابوحنیفہؓ فقہ میں آپؑ بکثرت ایسے مسائل دیکھتے ہیں جو مرسل اور معطل اور منقطع احادیث پر منی ہیں۔ جن میں ایک قوی الاسناد حدیث کو چھوڑ کر ایک ضعیف الاسناد حدیث کو قبول کیا گیا ہے یا جن میں احادیث کچھ کہتی ہیں اور امام ابوحنیفہؓ اور ان کے اصحاب کچھ کہتے ہیں۔ یہی حال امام مالکؓ کا ہے۔ امام شافعیؓ کا حال بھی اس سے زیادہ کچھ مختلف نہیں (۱)۔

(۳۴) ”پہلی چیز جو مجھ کو حضرت مجدد الف ثانیؓ کے وقت سے شاہ (ولی اللہ) صاحب اور ان کے خلفاء تک لکھکتی ہے وہ یہ ہے کہ انہوں نے تصوف کے بارے میں مسلمانوں کی بیماری کا پورا اندازہ نہیں لگایا اور پھر ان کو وہی غذادے دی جس سے مکمل پرہیز کرانے کی ضرورت تھی (۲)۔

(۳۵) ”اسی طرح یہ قالب (تصوف) بھی مباحث ہونے کے باوجود اس بنابر پرقطیعی چھوڑ دینے کے قابل ہو گیا ہے کہ اس کے لباس میں مسلمانوں کو ”افیون کا چسکہ“ لگایا گیا ہے اور اس کے قریب جاتے ہی مزمن مریضوں کو ”چینیا بیگم“ یاد آ جاتی ہے جو صدیوں تک ان کو تھپک تھپک کر سلاطی رہی ہے (۳)۔

(۳۶) ”مسلمانوں کے اس مرغ سے نہ حضرت مجدد صاحب ناواقف تھے نہ شاہ (ولی اللہ) صاحب۔ دونوں کے کلام میں اس پر تنقید موجود ہے مگر غالباً اس مرغ کی شدت کا انہیں پورا اندازہ نہیں تھا۔ یہی وجہ ہے کہ دونوں بزرگوں نے ان بیماروں کو پھروہی غذادی جو اس مرض میں مہلک ثابت ہو چکی ہیں اور اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ رفتہ رفتہ دونوں کا حلقو پھر سے پرانے مرض سے متاثر ہوتا چلا گیا (۴)۔

(۳۷) ”اگرچہ مولانا اسماعیلؒ ہید نے اس حقیقت کو اچھی طرح سمجھ کر

(۱)-(تفہیمات.....)

(۲)- (تجدید و احیائے دین.....ص ۳۷، تحت سید احمد بریلوی اور شاہ اسماعیل شہید، پہلا سبب)

(۳)- (ایضاً.....ص ۲۷، تحت پہلا سبب)

(۴)- (ایضاً.....ص ۱۳۲، تحت پہلا سبب)

ٹھیک وہی روشن اختیار کی جواہرِ تیمیہ<sup>(۱)</sup> نے کی تھی، لیکن شاہ ولی اللہ صاحب کے لفڑی پر میں تو یہ سامان موجود ہی تھا جس کا کچھ اثر شاہ اسماعیل شہید<sup>رض</sup> کی تحریروں میں بھی باقی رہا اور پیری مریدی کا سلسلہ سید صاحب<sup>ر</sup> کی تحریک میں چل رہا تھا۔ اس لیے ”مرض صوفیت“ کے جراشیم سے تحریک پاک نہ رہ سکی<sup>(۲)</sup>۔

(۳۸) ”قرآن“ کے لیے کسی تفسیر کی حاجت نہیں ایک اعلیٰ درجہ کا پروفیسر کافی ہے جس نے قرآن کا بظیر غائر مطالعہ کیا ہوا اور جو جدید طرز پر قرآن پڑھانے اور سمجھنے کی اہلیت رکھتا ہو<sup>(۳)</sup>۔

(۳۹) ”أصول روایت کو تو چھوڑ دیے، اس دور تجدید میں ”اگلے وقت“ کی بکواس،“ کون سنتا ہے<sup>(۴)</sup>۔

(۴۰) ”قیامت کے روز حق تعالیٰ کے سامنے ان گناہ گاروں کے ساتھ ساتھ ان کے دینی پیشوں بھی پکڑے ہوئے آئیں گے اور اللہ تعالیٰ ان سے پوچھے گا کہ کیا ہم نے تم کو علم و عقل سے اس لیے سرفراز کیا تھا کہ تم اس سے کام نہ لو۔ کیا ہماری کتاب اور ہمارے نبی کی سُفت تمہارے پاس اس لیے تھی کہ تم اس کو لیے بیٹھے رہو اور مسلمان گمراہی میں بیٹلا ہوتے رہیں۔ ہم نے اپنے دین کو سر بنایا تھا تم کو کیا حق تھا کہ اسے غُر بنا دو، ہم نے قرآن اور محمد ﷺ کی پیروی کا حکم دیا تھا تم پر یہ کس نے فرض کیا تھا کہ ان دونوں سے بڑھ کر اپنے اسلاف کی پیروی کرو۔ ہم نے ہر مشکل کا علاج قرآن میں رکھا تھا۔ تم سے یہ کس نے کہا کہ قرآن کو ہاتھ نہ لگاؤ اور اپنے لیے انسانوں کی لکھی ہوئی

(۱)- یہ نہ سمجھا جائے کہ مودودی صاحب کے قلم نے اہن تیمیہ رحم اللہ کو بخش دیا ہے ہرگز نہیں، اہن تیمیہ کے بارے میں مودودی صاحب لکھتے ہیں: ”تاہم یہ واقعہ ہے کہ وہ (اہن تیمیہ) کوئی ایسی سیاسی تحریک نہ اٹھا سکے جس سے نظام حکومت میں انقلاب برپا ہوتا اور اقتدار کی کنجیاں جاہلیت کے قبضہ سے نکل کر اسلام کے ہاتھ میں آ جاتیں“۔ (تجدد و احیاء دین... ص ۸۶)

(۲)- (الیفہ... ص ۱۲۲، تحت پہلا سبب)

(۳)- (تنقیحات... ج ۱۹۳، تحت مسلمانوں کے لئے جدید تعلیمی پالیسی اور لائچ عمل)

(۴)- (ترجمان القرآن... ج ۲۳، عدد ۲ ص ۱۱۱، بحوالہ الحسن الفتاویٰ ج ۱ ص ۳۱۳)

کتابوں کو کافی سمجھواں باز پرس کے جواب میں امید نہیں کہ کسی عالم دین کو  
کنز الدّقائق اور ہدایہ اور عالمگیری کے مصنفین کے دامنوں میں پناہ مل جائے  
گی۔ البتہ جہلاء کو یہ جواب دہی کرنے کا موقع ضرور مل جائے گا کہ رَبُّنَا إِنَّا  
أَطْعَنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَ نَا فَأَضَلُّنَا السَّبِيلَا ۝ رَبُّنَا إِنَّهُمْ ضَعْفَينِ مِنْ  
الْعَذَابِ وَالْعَنْهُمْ لَعْنًا كَبِيرًا (ترجمہ: اے رب ہمارے اہم نے اپنے  
سرداروں اور اپنے بزوں کی اطاعت کی اور انہوں نے ہمیں راہ راست سے  
بے راہ کر دیا۔ اے رب! ان کو دہرا عذاب دے اور ان پر سخت لعنت کر.....  
ترجمہ مودودی صاحب) (۱)۔

ہم نے جناب مودودی کے ”دریائے تحقیق“ سے ”تفصیلی گوہروں“ کے چند نمونے بیش  
کرنے کی سعادت حاصل کی ہے۔ جسے انہوں نے بخیال خویش خدا کے بتائے ہوئے ”معیر“ پر  
جائچنے اور پرکھنے کے بعد ”جذبات سے مغلوب“ ہوئے بغیر اور ”اپنے دامکن کو داغوں سے محفوظ“  
رکھتے ہوئے اور ”عین حق“ سمجھتے ہوئے پر قلم فرمایا ہے۔ ان تفصیلات پر اعتماد کے بعد سادہ  
لوح اور عام تعلیم یافتہ مسلمان (جس نے اسلام کی فکری و علمی اور اصلاحی و تجدیدی تاریخ کا عمیق  
اور مسخرانہ زگاہوں سے مطالعہ کیا ہو) کے ذہن میں وین اور اسلام کا کیا نقشہ ابھرتا ہے اور  
حضرات انبیاء کرام، صحابہ کرام اور سلف صالحین سے اس کا اعلان کتنا اور کہاں تک برقرار رہتا ہے،  
ہمارے خیال میں ان تفصیلات پر اعتماد کے بعد وہ اسلام کی قطعیت و ابدیت اور اس کی تاریخ  
اصلاح و تجدید کے تسلیل کے حوالہ سے بے پناہ احساس کہتری اور شکست خور دگی میں بدلنا ہو جاتا  
ہے، اسے امت کی تاریخ میں عالی ہمتی اور اولوالعزمی کے واقعات محض خوش اعتقادی بنکر مجمل  
افسانہ معلوم ہوتے ہیں، کیا ”اُقامَتِ دِين“ — ”تجدیدِ دِین“ اور ”احیائے دِین و ملت“ ان  
کا نام ہے؟

اس مقام پر مودودی صاحب کا ایک حوالہ اور ملاحظہ فرمائیے۔ جسے ہم پوری امت مسلمہ  
”ستزے“ کے متراوف سمجھتے ہیں اور یہ حوالہ مودودی صاحب کی خود رائی اور اعجاب بالنفس کا ہے  
بولتا ثبوت ہے، لکھتے ہیں:

(۱)۔ (حقوق المزدھین۔۔۔ ص ۵۸، تحت قضاء شرعی کے تعلق چند اصولی مباحث)

”اور یہی جہالت ہم ایک نہایت قلیل جماعت (یعنی جماعتِ اسلامی ناقل) کے سوا شرق سے لے کر مغرب تک مسلمانوں میں عام دیکھ رہے ہیں۔ خواہ وہ ان پڑھنے عوام ہوں یا دستار بند علماء یا خرقہ پوش مشائخ یا کالجوں اور یونیورسٹیوں کے تعلیم یافتہ حضرات۔ ان سب کے طور طریقے ایک دوسرے سے بدر جہا مختلف ہیں۔ مگر اسلام کی حقیقت اور اس کی روح سے ناواقف ہونے میں سب یکساں ہیں (۱)۔

اب اس سے ہڑھ کر ایک خطرناک اور فتنہ انگلیز دعویٰ ملاحظہ فرمائی کہ جماعتِ اسلامی اور جناب مودودی صاحب کی دعوت کو قبول نہ کرنے والے مسلمانوں کی پوزیشن وہی ہے جو ”یہودی قوم“ کی تھی:

”اس موقع پر ایک بات نہایت صفائی کے ساتھ کہہ دینا چاہتا ہوں وہ یہ کہ اس قسم کی ایک دعوت کا جیسی کہ ہماری دعوت ہے کسی مسلمان قوم کے اندر اٹھنا اس کو ایک بڑی سخت آزمائش میں ڈال دیتا ہے۔ جب حق کے بعض منتشر اجزاء باطل کی آمیزش کے ساتھ سامنے آتے رہیں، ایک مسلمان قوم کے لیے ان کو قبول نہ کرنے اور ان کا ساتھ نہ دینے کا ایک معقول سبب موجود رہتا ہے اور اس کا عذر مقبول ہوتا رہتا ہے۔ مگر جب پورا حق بالکل بے نقاب ہو کر اپنی خالص صورت میں سامنے رکھ دیا جائے اور اس کی طرف اسلام کا دعویٰ رکھنے والی قوم کو دعوت دی جائے تو اس کے لیے ناگزیر ہو جاتا ہے کہ یا تو اس کا ساتھ دے اور اس خدمت کو انجام دینے کے لیے اٹھ کھڑی ہو جو امت مسلمہ کی پیدائش کی ایک ہی غرض ہے یا نہیں تو اسے روک کر کے وہی پوزیشن اختیار کر لے جو اس سے پہلے یہودی قوم اختیار کر چکی ہے، ایسی صورت میں ان دورا ہوں کے سوا کسی تیرمی راہ کی گنجائش اس قوم کے لیے باقی نہیں رہتی۔۔۔۔۔ اب چونکہ یہ دعوت ہندوستان میں اٹھ چکی ہے اس لیے کم از کم ہندی

(۱)۔ (تجھمات... ج اس ۳۶، تحت اسلام ایک علمی و عقلی مذہب)

مسلمانوں کے لیے تو آزمائش کا وہ خوفناک لمحہ آہی گیا ہے اور رہنمہ دہرے  
ممالک کے مسلمان تو ہم ان تک اپنی دعوت پہنچانے کی تیاری کر رہے ہیں۔  
اگر ہمیں اس کوشش میں کامیابی ہوگئی تو جہاں جہاں یہ پہنچگی وہاں کے مسلمان  
بھی اسی آزمائش میں پڑ جائیں گے (۱)۔

ف: اندازہ لگایے کہ کس قدر خطرناک دعویٰ ہے اس دعویٰ کی حیثیت بالکل ہی ہے  
جو انبیاء و مسلمین علیہم السلام کے دعاویٰ کی ہوتی ہے، نبی و رسول کے علاوہ کسی منصوبے کی  
یہ حیثیت نہیں ہے کہ وہ اس کی دعوت قبول نہ کرنے والوں کو، "یہودی"، قرار دے۔

ہم اس مقام پر مرشدی و مولائی حضرت مولانا محمد یوسف لدھیانوی شہید رحمہ اللہ  
(م ۱۳۲۱ھ) کا ایک بصیرت و حقیقت افروز تبصرہ و تجزیہ نقل کرتے ہیں جو مودودی صاحب کی پوری  
زندگی اور ان کے افکار کا مکمل احاطہ کرتا ہے:

"قرآن کریم، سنت نبوی، خلفائے راشدین کی سنت (جو اجتماع  
امت کی اصل بنیاد ہے) کے بارے میں مولانا مودودی کے ان نظریات سے  
اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اصولِ دین اور شریعتِ اسلامیہ کے مآخذ کے بارے  
میں ان کا ذہن کس قدر الجھا ہوا ہے۔ باقی ربانجتہاد اتو مولانا اپنے سوائیں کے  
اجتہاد کو لائق اعتقاد نہیں جانتے۔ اس لیے ان کی وینہم کا سارا مدار خود ان کی  
عقل و فہم اور صلاحیتِ اجتہاد پر ہے۔

ان چند نکات سے مولانا مودودی کے دینی تفکر اور ان کے زدایہ تفکر کو  
سمجھا جاسکتا ہے۔ ورنہ جیسا کہ پہلے عرض کر چکا ہوں کہ ان کی تعلیم فہمیوں یا خوش  
فہمیوں کی فہرست طویل ہے، میرے نزدیک مولانا مودودی کا شمار ان اہل حق  
میں نہیں جو سلف صالحین کا تتبع اور مسلک اہل سنت کی پیروی کرتے ہیں بلکہ  
انھوں نے اپنی عقل و فہم سے دین کا جو تصور قائم کیا ہے وہ اسی کو حق سمجھتے ہیں۔  
خواہ وہ سلف صالحین سے کتنا ہی مختلف کیوں نہ ہو، مولانا کے دینی تفکر میں تفصیل  
کے بڑے بڑے اسہاب میرے نزدیک حصہ ذمیل ہیں:

(۱) - (رواد جماعتِ اسلامی ... حصہ دوم، ص ۷۸-۷۹)

اول: انہوں نے دین کو کسی سے پڑھا اور سیکھا نہیں بلکہ اسے بطورِ خود  
سمجھتے اور شاید مولانا کے نزدیک دین کسی سے سیکھنے اور پڑھنے کی چیز بھی نہیں  
بیند ان کے خیال میں ہر لکھا پڑھا آدمی اپنے ذاتی مطالعہ سے خود ہی دین سیکھ  
سکتا ہے۔

دوم: ناپخت غریب میں مولانا کو بعض ملاحدہ سے صحبت رہی۔ جس نے ان کی شخصیت کی تعمیر میں مدد ادا کیا خود مولانا اپنی کہانی اس طرح بیان کرتے ہیں:

”ڈیڑھ سال کے تجربات نے یہ سبق سکھایا کہ دنیا میں عزت کے ساتھ زندگی بسرا کرنے کے لیے اپنے چیزوں پر آپ کھڑا ہونا ضروری ہے۔ استقلال کے لیے جدوجہد کے بغیر چارہ نہیں فطرت نے تحریر و انشا کا ملکہ و دیعیت فرمایا تھا۔ عام مطالعہ سے اس کو اور تحریک ہوئی اسی زمانہ میں جناب نیاز فتح پوری سے دوستانہ تعلقات ہوئے اور ان کی صحبت بھی وجہ تحریک بنی..... غرض ان تمام جوہ سے سبکی فیصلہ کیا کہ قلم ہی کو وسیلہ معاش قرار دینا چاہیے۔“

سوم: دنیا کی ذہین ترین شخصیتوں کو عموما یہ حادثہ پیش آیا ہے کہ اگر ان  
کی تائیخ تمہد یہ ہے؛ تربیت نہ ہو پائے تو وہ اپنا راستہ خود تلاش کرتی ہے اور اپنے  
پہلو اتنی قدر آور اور بلند و بالا سمجھنے لگتی ہے کہ باقی سب دنیا انہیں پستہ قد نظر آتی  
ہے۔ یہی حادثہ مولانا مودودی کو بھی پیش آیا۔ حق تعالیٰ نے ان کو بہترین  
علمی صحتوں سے نوازا تھا۔ لیکن بد قسمتی سے انہوں نے دل کا کام بھی دماغ سے  
بیا اور خوش نہیں کی اتنی بلندی پر پہنچ گئے کہ تمام اکابر امت انہیں بالشیخ نظر آنے  
لگے اور انہوں نے یہ محسوس کیا کہ دین کا جو فہم ان کو عطا ہوا ہے وہ ان سے پہلے  
کسی کو عطا نہیں ہوا تھا۔ یہی خوش نہیں ان کی خود رائی اور اعجاب بالنفس کا

**چہارم:** ان کے ذہن پر دو چدید کا کچھ ایسا رعب چھایا کہ انہیں دین اسلام کو اس کی اصل شکل میں پیش کرنا مشکل نظر آیا۔ اس لیے انہوں نے اس کی اصلاح و ترمیم کر کے دو چدید کے اذان کو مطمئن کرنا ضروری سمجھا، خواہ اسلام کی ہیئت ہی کیوں نہ بدل جائے..... جیسا کہ آج ”جمهوریت“ دنیا کے دماغ پر ایسی چھائی ہوئی ہے کہ لوگ کوشش کر کے اسلام کے نظام حکومت کو جمهوریت پر چسپاں کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

**پنجم:** ان تمام امور کے ساتھ جب ان کے زور قلم اور شوخی تحریر کی آمیزش ہوئی تو انھیں اکابر امت کے حق میں حد ادب عبور کرنے پر آمادہ کیا اور اس بے ادبی کی نحوضت ان کی ساری تحریر پر غالب آگئی۔

کاش! مولانا مودودی جیسے ذہن و فطیں آدمی کی صحیح تربیت ہوئی تو ان کا وجود امت کے لیے باعث برکت اور اسلام کے لیے لائق فخر ہوتا۔

غُنِی روزِ سیاہ پیر کنعاں را تماشا گُن  
کہ نور دیدہ اش روشن کند پشم ز لنجارا (۱)

چونکہ پیر نصیر صاحب کے نزدیک ”مودودی صاحب کی بعض دینی خدمات کو نظر انداز کرنا محض فرقہ پرستی ہوگی“ (۲)..... لہذا ہم نے مودودی صاحب کی ”دینی خدمات“ کو مودودی صاحب ہی گی کتابوں سے بطور ”مشتبہ نمونہ واخ خروارے“ نقل کر دیا ہے اور جناب کو دعوتِ انصاف دیتے ہیں کہ کیا مودودی صاحب کی یہی ”دینی خدمات“ ہیں جن کو نظر انداز کرنا محض فرقہ پرستی ہوگی، یاد رہے کہ یہ حوالہ جات ”مودودی دریائے فیض“ سے صرف چند قطرے ہیں۔

ہم مصنف نام و نسب کی خدمت میں عرض کرتے ہیں کہ جناب مودودی کی ان عبارات کو بھی نام و نسب کے آئندہ ایڈیشن میں ضرور درج فرمائیے گا اور آخر میں یہ لکھنا ہرگز نہ بھولیے گا: ”..... ذات کو بحیثیت مجموعی مطعون نہ کرے۔“

(۱)- (اختلاف امت اور صراط مستقیم۔۔۔ ص ۱۸۹-۱۹۱، بعنوان مولانا مودودی)

(۲)- (نام و نسب۔۔۔ ص ۵۳۲)

## کیا مودودی صاحب دیوبندی تھے؟

مصنف نام و نسب تحریر کرتے ہیں:

”مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی مرحوم جن سے ہمیں کئی مسائل میں اختلاف ہے اور پھر وہ ہمارے مسلک کے بھی نہیں..... حق تو یہ ہے کہ مولانا مودودی مرحوم بنیادی طور پر دیوبندی یا دہلی تھے<sup>(۱)</sup>۔“

**الجواب:** ہمیں مصنف نام و نسب کی دیانت پر تعجب ہے کہ کس دھڑتے سے انہوں نے مودودی صاحب کو ”دیوبندی“ قرار دے دیا ہے اور مودودی صاحب کی مذکورہ تحریر کردہ تمام ترباتوں کو ”دیوبندیت“ کے کھاتے میں ڈال دیا ہے..... مودودی صاحب نے انبیائے کرام، صحابہ کرام اور سلف صالحین پر تقدیم و افترا کو جس طرح اپنی حیات کا مشن بنالیا تھا، اس کی جتنی تر دید حضرات علمائے دیوبند رحمہم اللہ نے کی ہے شاید کسی مکتب فکر کو اس کے عشرہ عشیر کی بھی توفیق نہ سکی ہو..... علمائے دیوبند نے بالمشافہ مودودی صاحب سے مل کر ان کی کوتا ہیوں پر انہیں متنبہ کیا، تقاریر کے ذریعہ، کتابوں کے ذریعہ ان کے مسموم و مذموم عقائد کی تشبیر سے عوام الناس کو محفوظ و مامون رکھنے کی کوشش کی، اس سلسلے میں اپنی کتابوں کے حوالہ جات نقل کرنے کے بجائے مصنف نام و نسب ہی کے دو ہم مسلک اور ذمہ دار علماء کے حوالہ جات پیش کر دیتا ہوں:

(۱) جناب مولوی ارشد القادری صاحب لکھتے ہیں:

”علمائے دیوبند جماعتِ اسلامی کے نظام فکر و عمل کو باطل اور دین و

ملکت کے لیے مہلک سمجھتے ہیں<sup>(۲)</sup>۔“

(۲) جناب مولوی مشتاق احمد ناظمی نے اپنی کتاب ”جماعتِ اسلامی کا شیش محل“، میں حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانویؒ، شیخ الاسلام حضرت مولانا سید حسین احمد صاحب مدینی، شیخ الشفیر حضرت مولانا احمد علی لاہوری، حکیم الاسلام حضرت مولانا قاری محمد طیب قاسمی، مفکر اسلام

(۱)-(نام و نسب ..... ص ۵۳۲)

(۲)-(جماعتِ اسلامی ..... ص ۸-۷، تحت جماعتِ اسلامی علمائے دیوبند کی نظر میں)

حضرت مولانا شمس الحق افغانی، خیر العلماء حضرت مولانا خیر محمد صاحب جالندھری رحمہم اللہ کے بیانات سے مودودی صاحب کے افکار و عقائد کے باطل ہونے پر استدلال کیا ہے<sup>(۱)</sup>۔

ساری دنیا جانتی ہے کہ علمائے دیوبند مسائل منصوصہ متعارضہ اور مسائل غیر منصوصہ میں سیدنا امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ کے مقلد ہیں اور تھبیٹ حنفی ہیں۔ بلکہ میں پوری ذمہ داری اور دیانت کے ساتھ یہ کہنا چاہتا ہوں کہ آج پوری دنیا میں عموماً اور بر صغیر میں خصوصاً حنفیت کا وجود ہی علمائے دیوبند کے دم قدم سے ہے۔ ہم انشاء اللہ کسی موقع پر حضرت امام اعظم رحمہ اللہ کے فضائل و مناقب، ان کے دفاع اور ان کی فقہ کی ترویج و تشویہ کے سلسلہ میں علمائے دیوبند کی خدمات کو تفصیل میں بیان کریں گے اور یہ بتلائیں گے کہ ہمارے مخالفین جو صرف ”مدعی حنفیت“ ہیں ان کا دامن ان تمام تر خدمات و اعزازات سے بالکل خالی ہے، ہاں! تو بات ہو رہی تھی تقلید کی کہ علمائے دیوبند مقلد ہیں..... جبکہ تقلید کے بارے میں مودودی صاحب کا بیان ملاحظہ ہو:

”میرے نزدیک صاحب علم آدمی کے لئے تقلید ناجائز اور گناہ بلکہ اس

سے بھی کچھ شدید تر چیز ہے<sup>(۲)</sup>۔

تقلید کے بارے میں مودودی صاحب کا بیان آپ نے ملاحظہ فرمایا، اب ذرا اس سے بڑھ کر فتویٰ ملاحظہ ہو:

”حنفی، سنی، دیوبندی، الحمدیث، بریلوی، شیعہ وغیرہ چھالت کی

پیداوار ہیں<sup>(۳)</sup>۔

نیز:

”میں نہ مسلک الحمدیث کو اس کی تمام تفصیلات کے ساتھ صحیح سمجھتا ہوں اور نہ

حنفیت یا شافعیت کا پابند ہوں<sup>(۴)</sup>۔

(۱)-(جماعتِ اسلامی کا شیش محل ..... ص ۵-۸، تحت چند رائیں)

(۲)-(رسائل وسائل ..... ج ۱ ص ۲۲۲، تحت ۱۵۵، خلافیات، تحت کیا ایک فقہی مذہب کو چھوڑ کر درست مذہب اخ)

(۳)-(ملحق خطبات مودودی ..... ص ۱۲۸، فرقہ بندی کے نقصانات)

(۴)-(رسائل وسائل ..... ج ۱ ص ۲۳۵، ۲۳۹، خلافیات، تحت تقلید و عدم تقلید)

ان تمام تصریحات کے بعد مودودی صاحب کو ”حقی“ اور ”دیوبندی“ سمجھنا اور بلا تحقیق اسے کتاب میں لکھ دینا زری خیانت یا عدم واقفیت نہیں تو اور کیا ہے؟ ایک مقام پر خود مودودی صاحب لکھتے ہیں:

”ہمارا ایمان ہے کہ اس (مودودی.....ناقل) دعوت اور طریق کار

کے علاوہ دوسری تمام دعوتیں اور طریقہ ہائے کار سرا سر باطل ہیں (۱)۔“

در اصل مودودی صاحب ذہنی اور فکری طور پر خود رائی اور غیر مقلد یت کا شکار تھے اور اسی لیے چودہ صد یوں میں انہیں اپنے سوا کوئی حق پر نظر نہ آیا۔۔۔۔۔ (۲)

### مودودی، نصیری مہا ثلت:

ہاں！ مُصطف نام و نسب ضرور فکری طور پر نہ صرف مودودی صاحب کے ہم مسلک و مشرب ہیں بلکہ مودودی افکارات و خیالات کے پزو و رداعی و مناد بھی ہیں۔۔۔ جتنی کہ ان کی تحریروں تک میں مودودی مہا ثلت پائی جاتی ہے۔۔۔۔۔ چند مقامات ملاحظہ ہوں:

(۱) مُفتّرِ اسلام حضرت مولانا سید علی میاں ندوی رحمہ اللہ نے جب مودودی افکار پر مخلصانہ تنقید کرتے ہوئے ایک رسالہ ”عصر حاضر میں دین کی تفہیم و تشریح“ تایف فرمایا تو مودودی صاحب نے اس کی موصولی پر حضرت مولانا علی میاں رحمہ اللہ کو لکھا:

”میں نے کبھی اپنے کو تنقید سے بالاتر نہیں سمجھا، نہ میں اس پر بُرا مانتا ہوں۔

(۱) - (ترجمان القرآن.....ج ۲۶ عدد ۳ ص ۱۱۱)

(۲) - مودودی عقائد کی حقیقت معلوم کرنے کے لیے درج ذیل کتب کی طرف رجوع فرمائیں:

\* مودودی مذہب: از قائد اہل سنت حضرت مولانا قاضی مظہر حسین صاحب چکوالی رحمہ اللہ علیمی محاسبہ: از قائد اہل سنت حضرت مولانا قاضی مظہر حسین صاحب چکوالی رحمہ اللہ۔

\* الاستاذ المودودی: از محدث العصر حضرت مولانا سید محمد یوسف بنوری رحمہ اللہ۔

\* فتنہ مودودیت: از ریحانۃ العصر شیخ الحدیث مولانا محمد زکریا سہار پوری رحمہ اللہ۔

\* مودودی صاحب کے ساتھ میری رفاقت کی سرگزشتی اور اب میرا موقوف: از حضرت مولانا محمد منظور نعمانی رحمہ اللہ۔

\* مودودی صاحب اور تحریب اسلام: از فقیر العصر حضرت مولانا مفتی رشید احمد لدھیانوی رحمہ اللہ۔

\* اختلافِ امت اور صراطِ مستقیم: از حکیم العصر حضرت سیدی مولانا محمد یوسف لدھیانوی شہید رحمہ اللہ۔

البته یہ ضروری نہیں کہ میں ہر تنقید کو برق مان لوں اور ناقدین کے بیان کردہ خدشات اور اندیشوں کو صحیح تسلیم کرلوں (۱)۔

یہ تو مودودی صاحب کا کہتا تھا، اب مصنف نام و نسب کا مودودی اتباع میں پیرایہ بیان ملاحظہ ہو:

”آپ کے لیے ضروری نہیں کہ میرے خیالات کو آپ ہر صورت میں قبول و تسلیم ہی کریں اور پھر جو کچھ آپ ارشاد فرمائیں وہ انہوں اور بہروں کی طرح میں تسلیم کرلوں (۲)۔

(۲) مودودی صاحب لکھتے ہیں:

”صحابہ کرام رض کو را بھلا کہنے والا میرے نزدیک فاسق ہی نہیں بلکہ اس

کا ایمان بھی مشتبہ ہے۔ من ابغضهم فیبغضی ابغضهم (۳)۔

لیکن خود اپنی ہی تصریح کے عکس مودودی صاحب نے صحابہ کرام رض کو صاف صاف را بھلا کہا ہے، اسی طرح مصنف نام و نسب نے حضرت معاویہ رض پر تبر او تنقید کرنے کے بعد لکھا ہے:

”ان سب کے باوجود جناب معاویہ رض دارہ صحابیت سے خارج کرنا یا

دوراز کارتاویلات اور فضول تشریحات سے کافر و مشرک ثابت کرنا نہ صرف

گناہ عظیم بلکہ میرے خیال کے مطابق تو ہیں صحابیت رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم بھی ہے

اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ہنک خواہ بالواسطہ ہو یا بلاواسطہ از خود موجب کفر و

الحاد ہے (۴)۔

(۳) مودودی صاحب لکھتے ہیں:

”میں نے دین کو حال یا ماضی کے اشخاص سے سمجھنے کے بجائے ہمیشہ

قرآن و سنت ہی سے سمجھنے کی کوشش کی ہے۔ اس لیے میں کبھی یہ معلوم کرنے

(۱)-(پرانے چراغ ..... ج ۲ ص ۳۱۷، تحقیق مضمون مولانا سید ابوالا علی مودودی)

(۲)-(نام و نسب ..... ص ۵۲۰)

(۳)-(ترجمان القرآن ..... اگست ۱۹۶۱ء)

(۴)-(نام و نسب ..... ص ۵۱۹)

کے لیے کہ خدا کا دین مجھ سے اور ہر مومن سے کیا چاہتا ہے، یہ دیکھنے کی کوشش نہیں کرتا کہ فلاں اور فلاں بزرگ کیا کہتے ہیں، بلکہ صرف یہ دیکھنے کی کوشش کرتا ہوں کہ قرآن کیا کہتا ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلی اللہ علیہ و آله و سلم نے کیا کہا <sup>(۱)</sup>۔

یہی بات ذرا دوسرے انداز سے مُصنف نام و نسب کی زبانی ملاحظہ فرمائیے:

”اگر کوئی صاحب (مجھ سے) یہ فرمائیں کہ اب آپ چودہ سو سال بعد تحقیق کر کے کیا گل کھلانگیں گے، آخر کابر امت کو بھی تو یہ سب کچھ معلوم تھا، انہوں نے ایسا کیوں نہیں کیا؟ تو جواباً عرض ہے کہ ہم اکابر امت کو صرف اس لیے بہ نگاہ احترام دیکھتے ہیں کہ انہوں نے قرآن و حدیث کی خدمت کی، ان کے معارف و تھائق سے لوگوں کو آگاہ کیا اور اشاعتِ دین کا فریضہ انجام دیا، اگر اسلامی نسبت کو اکابر امت سے ہٹا دیا جائے تو ان کی حیثیت تو عام انسانوں کی سی رہ جاتی ہے، میرا ذہن اس اندازِ تقلید کا حامی نہیں، اللہ نے جب عقل و شعور کے ساتھ کچھ نہ کچھ ”علم“ بھی عطا فرمایا ہے تو قرآن میں خود تدری کرنا ضروری سمجھتا ہوں۔ جیسا کہ کئی آیات میں اس کا صریحی حکم موجود ہے، ہاں ہمیں مفسرین سلف اور محدثین گزشتہ کی خدمات اور ان کی علمیت کا ضرور اعتراف ہے <sup>(۲)</sup>۔ ہم ان اربابِ علم کی تشریحات کا ضرور مطالعہ کریں گے، مگر اس کے ساتھ متنِ قرآن کو خوب بھی دیکھیں گے، کسی مفسر اور محدث سے کسی مسئلہ

(۱)- (ترجمان القرآن ..... مارچ تا جون ۲۵ء میں ۲۵ء میں بحوالہ روئید اجتماع جماعت اسلامی حصہ ۳ ص ۳۷)

(۲)- ایک مقام پر مودودی صاحب لکھتے ہیں:

”محدثین رحمہم اللہ کی خدمات مسلم، یہ بھی مسلم کی نقدِ حدیث کیلئے جو مواد انہوں نے فراہم کیا ہے وہ صدر اول کے اخبار و آثار کی تحقیق میں بہت کارآمد ہے، کلام اس امر میں ہے کہ کلیّۃ ان پر اعتماد کرنا کہاں تک درست ہے؟ وہ بہر حال تھے تو انسان ہی، انسانی علم کے لیے جو حدیں فطرۃ اللہ نے مقرر کر کھی ہیں ان سے آگے تو وہ نہیں جاسکتے تھے، انسانی کاموں میں جو تقاض فطری طور پر پایا جاتا ہے اس سے تو ان کے کام محفوظ نہ تھے، پھر آپ کیسے کہ سکتے ہیں کہ جس کو وہ صحیح قرار دیں وہ حقیقت میں بھی صحیح ہے۔“

(تفہیمات ..... ص ۲۹۲، تجھت مسلک اعتدال)

پر بر بنائے دلائل اختلاف رکھنا کوئی کفر تو نہیں، جیسا کہ آج کل کے بعض تنگ  
نظر اور قدامت پرست علماء ایسا کرنے پر بڑی طرح بدک اٹھتے ہیں، ایسی کوئی  
بات نہیں، وہ ہم ہی جیسے انسان تھے، کوئی مافوق البشر قسم کی مخلوق تونہ تھے (۱)۔  
مودودی نصیری مہا ملت کے حوالے سے مختلف پہلوؤں پر گفتگو کی گنجائش ابھی باقی ہے،  
لیکن طوالت کا خوف مانع ہے اور ناظرین کے اکتا جانے کا بھی خیال ہے، لہذا اسی پر اتفاق کرتے  
ہوئے ہم مودودی نصیری مہا ملت کا بیان یہیں ختم کر کے اگلے مسئلہ کی طرف نظر کرتے ہیں۔

## سیدنا حسنؓ کو زہر دینے کا الزام

مصنف نام و نسب بعنوان ”جناب حسنؓ کو زہر کس نے دیا؟“ کے تحت لکھتے ہیں:

”رہا مسئلہ جناب حسنؓ کو زہر کس نے دیا تو تاریخی اعتبار سے ایک واضح بات ہے کہ انھیں (ان کی بیوی..... ناقل) جعدہ نے زہر دیا، مگر اب سوال یہ کیا جاتا ہے کہ کیا یہ جعدہ کا ذاتی فعل تھا اور پھر جعدہ کو جناب حسنؓ سے ایسا کیا اختلاف یاد شمنی تھی جس کی بنابری نے یہ حرکت کی، یا اس زہر خورانی کے پیچھے کسی اور کاہا تھا تو کس کا؟ عام طور پر ہمارے واعظین منبر پر جو کچھ بیان کرتے ہیں، بعض اوقات ان میں اور تاریخی حقائق و شواہد میں خاص احتلاف پایا جاتا ہے (۱)۔“

پھر لکھتے ہیں:

”بہر حال ہم اپنی طرف سے اس موضوع پر کچھ نہیں کہتے، درج ذیل ”مستند تاریخی دستاویزات“ کا مطالعہ کر لیا جائے، حقیقت خود بخود ملنکشہ ہو جائے گی ملاحظہ کیجیے:

- |                                |                                        |
|--------------------------------|----------------------------------------|
| (۱) البدایہ والثہایہ ج ۸ ص ۲۰۲ | (۲) تاریخ طبری ج ۲ ص ۲۳۰               |
| (۳) ابن عساکر ج ۲ ص ۲۰۲        | (۴) سر الشہادتین ص ۲                   |
| (۵) تاریخ ابن اثیر ج ۳ ص ۲۲۸   | (۶) تاریخ خمیس ج ۲ ص ۲۹۲               |
| (۷) شواہد النبوة ص ۲۷۳         | (۸) الاصابہ فی تمییز الصحابة ج ۱ ص ۲۷۵ |
| (۹) حیاة الحیوان ج ۱ ص ۵۲      | (۱۰) مروج الذهب ج ۲ ص ۲۰۳              |
| (۱۱) شخت العقول ص ۲۹۱          | (۱۲) الاستیعاب ج ۱ ص ۲۷۲               |

اگرچہ اس اعتراض میں مصنف موصوف نے سیدنا معاویہؓ کے نام کی صراحت نہیں

فرمائی، مگر سابقہ خامہ فرسائیوں کے پیش نظر اس بات کے کہنے میں کوئی باک نہیں کہ جناب نے سیدنا حسنؓ کی زہر خورانی کا الزام حضرت معاویہؓ ہی پر عائد کر کے آپ کو، قاتل حسنؓ ہنادیا ہے، نعوذ باللہ، لیکن حضرت معاویہؓ کے نامِ نامی کو ”ردائے تقیہ“ میں مستور رکھا ہے۔ آئے! اب ہم نمبر وار کتابوں کا جائزہ لیتے ہیں کہ آیا جن کتب کے حوالہ جات (بقدیر جلد صفحہ) مصنف نے دیے ہیں، ان کے مصنفین بھی سیدنا معاویہؓ کو سیدنا حسنؓ کی زہر خورانی کے الزام میں متهم کرتے ہیں یا نہیں۔

(۱) البدایہ والنہایہ: ہم جب مصنف کے لکھے کے بمحض البدایہ والنہایہ کھولتے ہیں تو اس کے اسی صفحہ پر (جس کا مصنف نے حوالہ دیا ہے) ہمیں یہ عبارت ملتی ہے: وعندی أن هذا ليس ب صحيح ، وعدم صحته عن أبيه معاویۃ بطريق الاولی<sup>(۱)</sup>.

”میرے نزدیک تو یہ بات بھی صحیح نہیں ہے کہ یزید نے سیدنا امام حسنؓ کو زہر دے کر شہید کر دیا ہے لہذا اس کے والدِ ماجد سیدنا امیر معاویہؓ کے متعلق یہ گمان کرنا تو بطريق اولیٰ غلط ہے۔“

(۲) تاریخ طبری: تاریخ ابن جریر الطبری میں سرسری تلاش سے ہمیں یہ حوالہ نہیں ملا۔ محقق العصر حضرت مولانا محمد نافع صاحب مدظلہ العالی کی تحقیق کے مطابق تاریخ ابن جریر میں زہر خورانی کے واقعہ کا ذکر تک نہیں پایا گیا<sup>(۲)</sup>، اور معروف ندوی مؤرخ حضرت مولانا شاہ معین الدین صاحب ندوی مرحوم کی تحقیق بھی یہی ہے، آپ لکھتے ہیں:

”یہ واقعہ مجھے طبری میں باوجود تلاش کے کہیں نہیں ملا<sup>(۳)</sup>۔“

اگر مصنف نام و نسب تاریخ طبری سے باسند کوئی حوالہ پیش کر دیں تو بشرط صحت اس پر غور کیا جاسکتا ہے۔

(۳) تاریخ ابن عساکر: تہذیب تاریخ ابن عساکر میں یہ واقعہ بے سند مذکور

(۱)- (البدایہ والنہایہ ..... ج ۸ ص ۲۳، س ۲۹) تحقیق حذہ السنۃ من الأعیان الحسن بن علی رضی اللہ عنہما

(۲)- (سیرت معاویہ ..... ج ۲ ص ۲۰) تحقیق زہر خورانی کا طعن انج

(۳)- (سیر الصحابة ..... ج ۶ ص ۱۰۲) تحقیق حضرت حسن کی زہر خورانی اور اس کی تحقیق

ہے، تاریخ مدینہ دمشق میں حافظ ابن عساکر رحمہ اللہ (م ۱۷۵ھ) نے اس واقعہ کو باسند ذکر کیا ہے، پورا حوالہ سند کے ساتھ ملاحظہ ہو:

قال: و أنا محمد بن سعد، أنا محمد بن عمر، نا عبد الله بن جعفر،

عن عبد الله بن حسن ..... وقد سمعت بعض من يقول كان معاویة

قد تلطف لبعض خدمه أن يسوقه سما<sup>(۱)</sup>.

**الجواب:** اس واقعہ کو نقل کرنے والا محمد بن عمر الواقدی ہے اور واقدی نے جہاں دیگر بے اصل اور متروک روایات گھڑی ہیں وہاں یہ روایت بھی واقدی ہی کی مر ہوں کرم ہے، علمائے رجال نے واقدی پر بہت سخت تقیدات کی ہیں، بقدر ضرورت چند حوالہ جات حاضرِ خدمت ہیں:

(۱) امام بخاریؓ اسے متروک الحدیث قرار دیتے ہیں۔

(۲) امام احمدؓ فرماتے ہیں کہ واقدی کذاب ہونے کے ساتھ ساتھ

احادیث میں تبدیلیاں بھی کرتا تھا۔

(۳) امام شافعیؓ فرماتے ہیں کہ واقدی کی تمام کتابیں دروغِ محض ہیں۔

(۴) یحییٰ بن معینؓ اسے ضعیف قرار دیتے ہیں۔

(۵) امام نسائیؓ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ پر جھوٹ باندھنے والے

چار کذاب مشہور ہیں جس میں پہلا واقدی مدینہ کا رہنے والا ہے<sup>(۲)</sup>۔

قدیم مؤرخ ابن ندیم واقدی کے متعلق لکھتا ہے:

و كان يتشيّع ، حسن المذهب ، يلزم التقىة . وهو الذي روى

ان علياً عليه السلام كان من معجزات النبي ﷺ كالعصاء

لموسى و إحياء الموتى لعيسيٰ وغير ذلك من الأخبار<sup>(۳)</sup> .

” واقدی اپنے مذہب والاشیعہ بزرگ تھا، اور تقیہ کو لازم جانتا تھا، یہ وہ

(۱)- (تاریخ مدینہ دمشق ..... ج ۱۳ ص ۲۸۲-۲۸۳، تحت الحسن بن علی بن ابی طالب)

(۲)- (\* تہذیب التہذیب ..... ج ۷ ص ۳۲۲، ۳۲۲، حرفاً کیم، تحت محمد بن عمر بن واقد الواقدی الاسلامی)

(\* میزان الاعتدال ..... ج ۳ ص ۳۲۲، ۳۲۲، تحت محمد بن عمر بن واقد الاسلامی)

(۳)- (الفہرست لابن ندیم ..... ج ۱۱، تحت اخبار الواقدی)

شخص ہے جس نے روایت کیا ہے کہ حضرت علی علیہ السلام نبی کریم ﷺ کے  
مجزوات میں سے تھے جیسے مویٰ علیہ السلام کے لیے عصا اور عیسیٰ علیہ السلام کے  
لیے مُردوں کو زندہ کرنا نیز اس قسم کی دیگر اخبارات بھی اس نے نقل کی ہیں۔

سوداقدی کی مذکورہ روایت ہمارے لیے کیسے جھٹ ہو سکتی ہے؟

(۴) سر الشہادتین: سر الشہادتین میں زہر خورانی کے سلسلہ میں حضرت معاویہؓ کا نام نامی موجود نہیں ہے۔

(۵) تاریخ ابن الاشیر الجزری: علامہ ابن الاشیر الجزری رحمہ اللہ نے الکامل فی التاریخ میں زہر خورانی کی نسبت جعدہ بنت اشعث بن قیس کندی کی طرف کی ہے:  
فی هذه السنة توفی الحسن ابن علی سمعته زوجته  
جعدة بنت الاشعث بن قیس الکندی<sup>(۱)</sup>.

”اور اسی ۴۹ھ میں حسن بن علی رضی اللہ عنہما نے وفات پائی، ان کو ان

کی بیوی جعدہ بنت اشعث بن قیس کندی نے زہر دیا تھا۔“

ہاں ابن الاشیر رحمہ اللہ نے اس بات کی تصریح ضرور کی ہے کہ سیدنا حسنؓ کی نماز جنازہ سیدنا حسینؓ کی موجودگی میں سعید بن العاص امویؓ نے پڑھائی تھی جو سیدنا معاویہؓ کی طرف سے حاکم مدینہ تھے<sup>(۲)</sup>۔

(۶) تاریخ الحمیس: مؤرخ الدیار بکری نے اپنی تاریخ میں بھی زہر خورانی کا واقعہ بیان کیا ہے اور اس کی نسبت جعدہ بنت اشعث کی طرف کی ہے نہ کہ سیدنا معاویہؓ کی طرف، ملاحظہ فرمائیے:

ثُمَّ دَخَلَتْ عَلَيْهِ مِنَ الْغَدْرِ وَهُوَ يَجُودُ بِنَفْسِهِ وَالْحَسَنُ عَنْدَ رَأْسِهِ  
فَقَالَ يَا أَخِي مَنْ تَهْمَمْ قَالَ لِمَا أُقْتِلْتُهُ قَالَ نَعَمْ قَالَ إِنْ يَكُنْ الَّذِي  
أَطْنَ فَاللَّهُ أَشَدُ بَأْسًا وَأَشَدُ تَنْكِيلًا وَإِلَّا فَمَا أَحَبَّ أَنْ يَقْتَلَ بِي بَرِئَ  
وَفِي رِوَايَةِ قَالَ وَاللَّهُ لَا أَقُولُ لِكَمْ مِنْ سَقَانِي ثُمَّ قُضِيَ<sup>(۳)</sup> —

(۱)- (الکامل لابن الاشیر..... ج ۳ ص ۱۸۲، السنة التاسعة والاربعين للحجرة تحت وفاة الحسن بن علی)

(۲)- (اسد الغابہ..... ج ۲ ص ۱۵، تحت حسن بن علی رضی اللہ عنہما)

وقد ذکر یعقوب بن سفیان فی تاریخه أن جعده بنت الأشعث  
بن قیس الکندی کانت تحت الحسن بن علی فرعموا أنها  
سمته (۱)

”(عمرو بن اسحاق کہتا ہے کہ) میں اگلے دن پھر حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ  
کے ہاں حاضر ہوا، اس وقت ان پر جاں کنی کا وقت آیا چاہتا تھا، سیدنا حسین ان کے  
سرہانے تشریف فرماتھے، امام حسین رضی اللہ عنہ نے پوچھا بھائی! (آپ کو کس نے  
زہر دیا ہے؟ اور) آپ کو کس پر شیہر ہے؟ امام حسن رضی اللہ عنہ نے دریافت فرمایا کیوں  
پوچھ رہے ہو، کیا اسے قتل کر دے گے؟ فرمایا ہاں! امام حسن رضی اللہ عنہ نے فرمایا اگر وہی ہے  
جس کے متعلق میر اگمان ہے تو اللہ تعالیٰ زور جنگ میں زیادہ شدید ہیں اور سخت  
سزادیتے ہیں اور اگر وہ نہیں ہے تو میں اس بات کو پسند نہیں کرتا کہ میری وجہ  
سے کوئی بے گناہ مارا جائے اور ایک روایت میں فرمایا اللہ کی قسم میں تمہیں نہیں  
بتاؤں گا کہ مجھے کس نے زہر دیا پھر آپ کا انتقال ہو گیا۔ اور یعقوب بن سفیان  
نے اپنی تاریخ میں ذکر کیا ہے کہ گمان بھی ہے جعده بنت اشعت جو امام حسن  
رضی اللہ عنہ کے نکاح میں تھی اسی نے آپ کو زہر دیا ہے۔“

(۷) شواہد النبوة: شواہد النبوة میں بہت سی باتیں عقائد اہل سنت کے خلاف ہیں مثلاً  
(۱) بارہ اماموں کی امامت کا عقیدہ (۲) امامت کے منصوص من اللہ ہونے کا عقیدہ (۳)  
امام مهدیؑ کی امام حسن عسکریؑ کے گھر پیدائش کا عقیدہ (۴) حضرت علی رضی اللہ عنہ کے آنحضرت ﷺ  
کا وصی ہونے کا عقیدہ اور اس کے داخلِ کلمہ ہونے کا عقیدہ (۵) کسوائی کی کتاب کا کوئی حوالہ ہمارے  
لیے قطعاً جلت نہیں ہے۔

(۱)- (تاریخ الحمیس فی احوال انس نفیس ..... ج ۲ ص ۲۹۲-۲۹۳، تحت ذکر وفاة الحسن بن علی رضی اللہ عنہما)

(۲)- (شواہد النبوة ..... ص ۱۵۹، رکن سادس در بیان دلائل و شواہد)

(۳)- (شواہد النبوة ..... ص ۱۸۰، رکن سادس در بیان دلائل و شواہد)

(۴)- (شواہد النبوة ..... ص ۲۱۲-۲۱۳، رکن سادس در بیان دلائل و شواہد)

(۵)- (شواہد النبوة ..... ص ۱۶۳، رکن سادس در بیان دلائل و شواہد)

(۸) الاصابہ فی تمییز الصحابة: حافظ ابن حجر رحمہ اللہ سیدنا امام حسن بن علیؑ کے سنین وفات کے اختلاف کے ذکر کے بعد فرماتے ہیں:

ویقال انه مات مسموما قال ابن سعد أخبرنا اسماعیل عن عمیر بن اسحاق دخلت انا و صاحب لی علی الحسن بن علی فقال لقد لفظت طائفۃ من کبدی و ای قدم سقیت السم مراراً فلم اسوق مثل هذا فاتاہ الحسین بن علی فسأله من سقاہ فابی ان يخبر رحمہ اللہ (۱)

”اور کہا جاتا ہے کہ سیدنا حسنؑ نے زہر سے انقال کیا، ابن سعد کی روایت ہے کہ ہمیں اسماعیل نے خبر دی کہ محمد بن اسحاق کہتے ہیں کہ میں اور میرے ایک دوست سیدنا حسنؑ کی خدمت میں حاضر ہوئے، آپ نے فرمایا میرے جگر کے کچھ مکڑے گرچکے ہیں اور مجھے کئی دفعہ زہر پلا یا گیا ہے لیکن اس دفعہ جو زہر دیا گیا اس سے زیادہ قاتل کوئی زہر نہ تھا اس کے بعد حضرت حسینؑ اپنے بھائی حضرت حسنؑ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور سوال لیا آپ کو زہر کس نے دیا؟ لیکن حضرت حسنؑ نے نام نہیں بتایا، رحمہ اللہ۔“

ف: حافظ ابن حجرؓ کی روایت سے متربع ہوتا ہے کہ آپ کے نزدیک یہ بات ہی مشتبہ ہے کہ حضرت حسنؑ کا انقال زہر سے ہوا ہے، چنانچہ زہر کی روایت ”یقال“ کر کے لکھتے ہیں جو ضعف روایت کی علامت ہے۔

(۹) حیاة الحیوان: علامہ کمال الدین محمد بن عسکری رحمہ اللہ (۸۰۸ھ) نے بھی سیدنا حسنؑ کی زہر خورانی کے واقعہ کی نسبت ایک خاتون ”مقدمہ بنت الاشعث“ کی طرف کی ہے ملاحظہ فرمائیے:

وكان الحسن قد سُمِّيَه امرأة مقدمة بنت الأشعث (۲).

(۱)- (الاصابہ ..... ج ۲ ص ۲۵، ۲۶، ۲۷، حرف الحاء، تحت الحسن بن علی بن ابی طالب)

(۲)- (حیاة الحیوان ..... ج ۲ ص ۲۷، تحت خلافة امیر المؤمنین حسن بن علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہما)

”حضرت حسن رضی اللہ عنہ کو زہر دیا گیا اور آپ کو زہر دینے والی مقدمہ بنت الاشعث ہے۔“

(۱۰) مُرُونَجُ الْذَّهَبُ: صاحبِ مُرُونَجُ الْذَّهَبِ مُؤَرِّخُ الْأَوَّلِ حَسَنُ بْنُ عَدَادِي (م ۳۲۶) شیعہ مذهب سے تعلق رکھتے ہیں، لکنی والالقب <sup>(۱)</sup>، اعيان الشیعہ <sup>(۲)</sup> اور تنقیح المقال <sup>(۳)</sup> میں بحثیت شیعہ ان کا ذکر موجود ہے..... لیکن انہوں نے بھی اپنی تاریخ مُرُونَجُ الْذَّهَب میں زہر خواری کا توذکر کیا مگر زہر دینے والے کا نام ذکر نہیں کیا:

عَلَى بْنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ ، قَالَ: دَخَلَ الْحَسَنُ عَلَى عَمِّ الْحَسَنِ بْنِ عَلَى لِمَاسِقِ الْسَّمِ ، فَقَامَ لِحَاجَةِ الْإِنْسَانِ ثُمَّ رَجَعَ ، فَقَالَ: لَقَدْ سَقَيْتَ الْسَّمِ عَدَةً مِنْ مَرَارٍ فَمَا سَقَيْتَ مُثْلَ هَذِهِ ، لَقَدْ لَفَظْتَ طَائِفَةً مِنْ كَبْدِي فَرَأَيْتَنِي أَقْلَبَهُ يَعُودُ فِي يَدِي ، فَقَالَ لِهِ الْحَسَنُ: يَا أَخِي ، مَنْ سَقَاكَ؟ قَالَ: وَمَا تَرِيدُ بِذَلِكَ؟ فَانْ كَانَ الَّذِي أَظْنَهُ فَاللَّهُ حَسِيبُهُ وَإِنْ كَانَ غَيْرُهُ فَمَا أَحَبُّ أَنْ يُؤْخَذَنِي بِرَئِيْسِ ، فَلَمْ يَلْبِسْ بَعْدَ ذَلِكَ إِلَّا ثَلَاثَةً حَتَّى تَوْفَى وَذَكَرَ أَنَّ امْرَأَهُ جَعْدَةً بِنْ أَشْعَثَ بْنَ قَيْسَ الْكَنْدِيَّ سَقْتَهُ الْسَّمِ ، وَقَدْ كَانَ مَعَاوِيَّةً دَسَ إِلَيْهَا <sup>(۴)</sup>.

”حضرت سیدنا زین العابدین رحمہ اللہ کا بیان ہے کہ میرے والد ماجد امام حسین رضی اللہ عنہ میرے عجم محترم حسن بن علی رضی اللہ عنہما کے پاس ان کے زہر پلانے کے وقت گئے، تو حسن تقاضے حاجت کے لیے گئے، وہاں سے لوٹ کر کہا مجھے کئی مرتبہ زہر پلایا گیا ہے مگر اس مرتبہ کے ایسا کبھی نہ تھا، اس میں میرے جگر کے نکڑے باہر آگئے تم مجھے دیکھتے کہ میں ان کو اپنے ہاتھ کی لکڑی سے الٹ پلپٹ کر دیکھ رہا تھا، حسین نے پوچھا کہ بھائی صاحب آپ کو زہر کس نے دیا ہے؟ حسن نے کہا اس سوال سے تمہارا کیا مقصد ہے اگر زہر دینے

(۱)-(ج ۲ ص ۱۸۲) (۲)-(ج ۱ ص ۱۵۶) (۳)-(ج ۲ ص ۲۸۲)

(۴)- (مر ون الذہب ..... ج ۳ ص ۵، ذکر خلافۃ الحسن بن علی، ذکر لمع من اخبارہ و سیرہ تحت اسم الحسن)

والا وہی شخص ہے جس کے متعلق میراگمان ہے تو خدا اس (سے بدلہ لینے) کے لیے کافی ہے اور اگر وہ نہیں کوئی اور ہے تو میں یہ پسند نہیں کرتا کہ میری وجہ سے کوئی بے گناہ پکڑا جائے، اس کے بعد حسنؓ زیادہ نہ تھہرے اور تین روز بعد انقال فرمائے اور ذکر کیا جاتا ہے کہ ان کی اہلیہ جمعہ بنت اشعث بن قیس الکندی نے حضرت معاویہؓ کے اشارہ سے زہر پلایا۔

ف: مسعودی جیسے متعصب شیعہ مؤرخ کو بھی کوئی مستند روایت اس ”افسانہ“ کے متعلق نہ مل سکی۔ اس روایت کے دو حصے ہیں، اصل حصہ میں کسی زہر دینے والے کا نام نہیں، دوسرا حصہ جو حض روایتی حیثیت سے شامل کیا گیا ہے جیسا کہ اس کا طرز تحریر شاہد ہے، اس میں سیدنا معاویہؓ کا نام ہے لیکن اس روایتی مکمل کی حیثیت لفظ ”ذکر“ سے معلوم ہو جاتی ہے جو عربی میں نہایت کمزور واقعہ کے لیے استعمال کیا جاتا ہے، سو اس لفظ سے اس ”افسانہ“ کی غیر یقینی واشتباہی صورت واضح ہو جاتی ہے۔

کچھ فکر یہ: اب اس روایت پر عقلی اعتبار سے بحث کرتے ہیں:

(۱) جگہ کے مکرروں کا معدہ میں داخل ہو کر قضاۓ حاجت کے وقت خارج ہونا اگر تسلیم کر لیا جائے تو کیا سیدنا حسنؓ ایسے نظیف اطیع انسان کا ان مکرروں کو الٹ پلٹ کر دیکھنا بھی تسلیم کر لیا جائے گا، ہمارے نزدیک تو یہ بات بہت ہی بعید ہے۔

(۲) سیدنا حسینؓ کے دریافت کرنے پر سیدنا حسنؓ نے زہر دینے والے کا نام بتانے سے صاف انکار کر دیا لیکن مُصنف نام و نسب کو یہ بات پتہ چل گئی۔  
برز نہاں کہ زاہد و عارف بہ کس نہ گفت  
در حیرتم کہ باده فروش از کجا شنید؟

(۳) سیدنا حسنؓ کے اس بیان سے یہ حقیقت بھی مبرہن اور بے نقاپ ہو گئی کہ خود سیدنا حسنؓ کو بھی زہر دینے والے کا کوئی قطعی علم و یقین نہیں صرف وہم و گمان ہے، ظن و تخيین ہے جیسا کہ ”اظنه“ کے لفظ سے ظاہر ہے اور یہ عرض کرنے کی ضرورت نہیں کہ ظن اور گمان پر شرعاً کوئی حکم نہیں لگایا جاسکتا۔

(۴) اگر سیدنا حسنؓ کے ارشاد پر غور و فکر کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ زہر دینے دلانے

میں حضرت امیر معاویہؓ کا قطعاً کوئی دخل نہیں اگر زہر دیا گیا اور دلایا تو اور جو کہوزہ زہر دینے دلانے والا ہو سکتا ہے مگر حضرت امیر معاویہؓ نہیں ہو سکتے کیونکہ حضرت حسنؓ اپنے بھائی کے استفسار پر فرماتے ہیں کہ:

فَإِنْ كَانَ الَّذِي أَظْنَاهُ فَاللَّهُ حَسَنِيْهِ وَإِنْ كَانَ غَيْرَهُ فَمَا أَحَبْ  
أَنْ يُؤْخَذْ نَبِيْرِيْ بِرِيْ.

”اگر وہی ہے جس کے متعلق میراگمان ہے تو اللہ سے کافی ہے اور اگر وہ  
کوئی اور ہے تو میں پسند نہیں کرتا کہ میری وجہ سے کوئی بے گناہ پکڑا جائے۔“

اس ارشاد سے واضح ہے کہ جس شخص کے متعلق حضرت حسنؓ کا گمان ہے وہ اور چاہے جو  
ہو حضرت امیر معاویہؓ نہیں ہو سکتے کیونکہ انہیں کوئی نہیں پکڑ سکتا، اخذ و مواخذہ کا سوال ان  
کے متعلق پیدا ہی نہیں ہوتا کیونکہ وہ تو ملک کے حاکم اعلیٰ اور خلیفہ ہیں، مسئلہ اقتدار پر متمکن ہیں،  
انہیں یا ان کے اس کام پر مقرر کردہ شخص کو کون پکڑ سکتا ہے؟ حضرت حسنؓ کے بیان سے یہ  
حقیقت کھل گئی ہے کہ ان کے گمان میں (نہ کہ صحیح علم میں) جو شخص زہر دینے والا تھا وہ کوئی معمولی  
آدمی تھا جسے پکڑا اور قانون کے شکنچے میں کسا جا سکتا ہے، جب ہی تو آپ فرماتے ہیں کہ ”یہ مجھے  
پسند نہیں کہ میری وجہ سے کوئی ناکردا گناہ پکڑا جائے۔“

بہر حال اس افسانوی روایت کا درایتی حیثیت سے جب تجزیہ کیا گیا تو معلوم ہوا کہ:

(۱) خود حضرت حسنؓ کو زہر دینے والے کا کوئی یقینی علم نہیں۔

(۲) کسی کے متعلق ان کا صرف گمان ہے مگر اس کا نام بتانے سے آپ نے قطعی طور پر انکار  
فرمادیا۔

(۳) اور کوئی ذریعہ ایسا نہیں جس سے زہر دینے والے کا پتہ چل سکے، حضرت حسنؓ کی  
وفات کے ساتھ اس ظن اور گمان کا بھی خاتمه ہو گیا جو کسی کے متعلق ہو سکتا تھا اب کسی کے متعلق  
علم اور یقین تو نہیں! وہم و گمان بھی نہیں ہو سکتا (۱)۔

(۱) **تحف العقول:** تلاش بیمار کے باوجود یہ کتاب ہمیں دستیاب نہیں ہو سکی،  
مُصطفیٰ نام و نسب اس کی عبارت پاسند ذکر کریں تو پھر بشرط صحیح اس پر غور کیا جا سکتا ہے۔

(۱۲) الاستیعاب: حافظ ابن عبد البر رحمہ اللہ (۴۲۶ھ) زہر خورانی کے سلسلہ میں جعدہ بنت اشعت کے ذکر کے بعد تحریر کرتے ہیں:

وقالت طائفۃ کان ذلک بتدسیس معاویۃ الیها <sup>(۱)</sup>.

”ایک چھوٹا گروہ کہتا ہے کہ جعدہ بنت اشعت نے حضرت معاویۃ رضی اللہ عنہ کے کہنے پر حضرت حسن رضی اللہ عنہ کو زہر دیا تھا۔“

ہاں! بالکل ایک چھوٹا گروہ شیعہ اور شیعہ کے ایجنسٹ کہتے ہیں کہ حضرت معاویۃ رضی اللہ عنہ نے زہر دلوایا تھا، لیکن حقیقت کا اس سے کوئی تعلق نہیں ہے اور نہ ہی ایسے واقعات کلماتِ تبریض ”وقالت طائفۃ، یا ”ذکر، یا ”یقال،“ جیسے کمزور اور مشتبہ القوال سے ثابت ہو سکتے ہیں۔

مصنف کے پیش کردہ حوالہ جات کی حقیقت واضح ہو جانے کے بعد ذیل میں ہم عالم اسلام کے قین مقتدر علماء کرام کی تصریحات پیش کر رہے ہیں (جبکہ علامہ حافظ ابن کثیر اور علامہ ابن خلدون رحمہماں اللہ کا حوالہ صفحات گزشتہ میں گزر چکا ہے) جن میں انہوں نے نہایت واضح الفاظ میں سیدنا معاویۃ رضی اللہ عنہ کی طرف اس افتراء کی نفی کی ہے، یاد رہے کہ ان علماء کی تحقیقات دیانتداری مصنف نام و نسب کے نزدیک بھی مسلم ہے۔

### (۱) حافظ ابن تیمیہ الحنفی رحمہ اللہ:

أن معاویۃ سم الحسن فهذا مما ذكره بعض الناس ولم يثبت ذلك ببينة شرعية، أو إقرار معتبر، ولا نقل يجزم به وهذا مما لا يمكن العلم به، فالقول به قول بلا علم <sup>(۲)</sup>.

”بعض لوگوں نے یہ بات ذکر کی ہے کہ حضرت معاویۃ رضی اللہ عنہ نے حضرت حسن رضی اللہ عنہ کو زہر دیا ہے یہ چیز دلیل شرعی سے ہرگز ثابت نہیں ہے، نہ ہی اقرار معتبر سے اور نہ ہی کسی نقلِ یقینی سے، یہ تو ایسی بات ہے جس پر یقین کر لینا بلا دلیل یقین کر لینے کے متراffد ہوگا۔“

(۱)- (الاستیعاب.....ن ج اص ۴۲۶، تحقیقۃ الحسن بن علی بن ابی طالب الحاشی)

(۲)- (منہاج النہ.....ن ج ۲۲۵، فصل راذ انبیاء ہذا فیقال قول الرافضة من افسد الاقوال الخ)

## (۲) حافظ شمس الدین ذہبی رحمہ اللہ:

وقالت طائفۃ : کان ذلک بتدبیس معاویۃ إلیها ، وبدل  
لھا علیٰ ذلک ، وکان لھا ضرائر ، قلت : هدا شئ لا یصح  
فمن الذی اطلع علیه ؟<sup>(۱)</sup>

”ایک گروہ کہتا ہے کہ حضرت معاویہؓ نے حضرت حسنؓ کو زہر دینے کی سازش کی اور حیله کیا اور اس پر زیر کثیر صرف کیا اور ان کے لیے سو کنیس تھیں (امام ذہبیؓ فرماتے ہیں) میں کہتا ہوں یہ بات بالکل صحیح نہیں ہے اور اس معاملہ پر کون مطلع ہو سکا ہے؟“ -

## (۳) علامہ عبد العزیز فراہروی رحمہ اللہ:

أنه بهتان عظيم وخرافات المؤرخين مما لا يعتمد عليها<sup>(۲)</sup>.

”یہ بہتان عظیم ہے اور یہ مؤرخین کی وہ خرافات ہیں جو لائق اعتماد نہیں ہیں“ -

علمائے کرام کے مذکورہ بیانات سے اتنی بات بحمد اللہ مہر نیم روز کی طرح واضح ہو گئی کہ سیدنا حسنؓ کی شہادت کے سلسلہ میں سیدنا معاویہؓ کو حضرت حسنؓ سے کوئی ہاتھ نہیں ہے۔

عقلًا بھی یہ بات واضح ہے کہ حضرت معاویہؓ کو حضرت حسنؓ سے کوئی خطرہ تھا، ہی نہیں، حضرت حسنؓ نے از خود خلافت حضرت معاویہؓ کے حوالے کی، تا حیات ان سے وظائف لیتے رہے، دونوں کے مابین کبھی کوئی دل خراش واقعہ یا بدگمانی پیدا نہ ہوئی..... جب حضرت معاویہؓ کے پاس حضرت حسنؓ کی وفات کی خبر پہنچی تو:

ولما جاء الكتاب بممات الحسن بن علي اتفق کون ابن عباس  
عند معاویۃ فعزاه فيه فأحسن تعزیة ، ورد عليه ابن عباس ردًا  
حسناً كما قدمنا<sup>(۳)</sup>.

(۱)- (تاریخ اسلام ذہبی ..... ج ۲ ص ۲۰۰، تحت الحسن بن علی رضی اللہ عنہما)

(۲)- (النهاية ..... ص ۲۲۳، فصل في الاجوبة عن مطاعنة)

(۳)- (البداية والنهاية ..... ج ۲ ص ۲۰۰، تحت ترجمہ سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما)

”جب حضرت حسن بن علی رضی اللہ عنہما کی وفات کا خط حضرت معاویہ رضی اللہ عنہم کے ہاں پہنچا تو اتفاق سے حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما ان کے پاس موجود تھے، حضرت معاویہ رضی اللہ عنہم نے ان سے حضرت حسن رضی اللہ عنہم کی وفات پر بڑے عمدہ طریقہ سے تعزیت کی اور پھر حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما نے بھی نہایت اچھے انداز میں اس تعزیت کا جواب دیا جیسا کہ ہم پہلے ذکر کر آئے۔“

تعزیت کے کلمات ذکر کرنے کے بعد حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہم نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے کہا:

لَا يَسُؤْكَ اللَّهُ وَلَا يَحْزُنكَ فِي الْحَسْنَى بْنَ عَلَى، فَقَالَ أَبْنَى  
عَبَّاسٌ لِمَعَاوِيَةَ: لَا يَحْزُنْنِي اللَّهُ وَلَا يَسُوءْنِي مَا أَبْقَى اللَّهُ أَمِيرُ  
الْمُؤْمِنِينَ (۱).

”اللہ تعالیٰ میں مصیبت و تکلیف سے محفوظ فرمائے اور حسن بن علی رضی اللہ عنہما کے بارے میں غمگین نہ ہونے دے جواب میں حضرت ابن عباس نے فرمایا جب تک امیر المؤمنین (یعنی حضرت معاویہ رضی اللہ عنہم) حیات ہیں اللہ تعالیٰ نہ ہمیں غمگین ہونے دیں گے اور نہ ہی ہمیں کوئی مصیبت و تکلیف ہوگی۔“

ان تصریحات سے واضح ہوا کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہم کوئی دشمنی تھی نہیں اب سوال یہ ہے کہ دشمنی کن سے تھی؟ یہ ایک غور طلب امر ہے..... سیدنا علی المرتضی رضی اللہ عنہم کے ایک بیان میں اس کا کچھ اشارہ ملتا ہے کہ حضرت حسن رضی اللہ عنہم کی دشمنی کس سے تھی، امیر المؤمنین رضی اللہ عنہم فرماتے ہیں:

قالَ عَلَىٰ يَا أَهْلَ الْعَرَاقِ أَوْ يَا أَهْلَ الْكَوْفَةِ لَا تَزُوْجُوا حَسَنًا فَإِنَّهُ  
رَجُلٌ مَطْلَقٌ ..... قَالَ عَلَىٰ يَا زَالَ الْحَسْنَى يَتَزُوْجُ وَيَطْلُقُ حَتَّىٰ  
حَسِبَتْ أَنْ يَكُونَ عَدَاوَةً فِي الْقَبَائِلِ (۲).

(۱)- (ایضاً ..... ج ۱۳۸ ص ۱۲۸) تحت ترجمہ معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما

(۲)- (المصنف لا بن ابی شیب ..... ج ۲۵۲ ص ۲۵۵) تحت باب من کرد الطلاق من غیر ربه

”حضرت علی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں اے اہلِ عراق یا اے اہلِ کوفہ! تم حسن کو رشتے مت دو کیونکہ یہ بہت طلاق دینے والے ہیں..... حضرت علیؑ فرماتے ہیں حسنؓ (متواتر) شادیاں کرتے رہتے ہیں اور طلاق دیتے رہتے ہیں مجھے یہ گمان ہے کہ حسنؓ کا یہ طرز عمل کہیں قبائل میں عداؤت کا ذریعہ نہ بن جائے۔“

اس پس منظر میں گمان کیا جاسکتا ہے کہ آپ کی زہر خورانی کے پیچھے آپ کی کسی بیوی ہی کی سازش ہو گی، لیکن یہ بات بھی اپنی جگہ قرآن سے ملتی ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی طرف زہر خورانی کی نسبت بہتان طرازی اور کذب بحض ہے۔

اگر سیدنا حسنؓ کی زہر خورانی میں، نعوذ باللہ، سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کا ساتھ ہوتا تو سیدنا حسینؓ فوراً بیعت توڑ دیتے اور مقدمہ عدالت میں لے جاتے اور برادرِ مکرمؓ کی نمازِ جنازہ اُموی گورنر سعید بن العاص اُمویؓ کی اقتدا میں ہرگز ادا نہ کرتے، بھائی کی وفات کے بعد سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ سے ملنے مشق تشریف نہ لے جاتے، ان کے ہدایا و عطیات کبھی قبول نہ کرتے اور نہ ہی یزید بن معاویہؓ کی قیادت میں غزہ وہ قسطنطینیہ میں شرکت فرماتے، حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ (۴۷۷ھ)

فرماتے ہیں:

ولما توفي الحسن كان الحسين يفد إلى معاوية في كل عام فيعطيه ويكريمه، وقد كان في الجيش الذين غزوا القسطنطينية مع ابن معاوية يزيد، في سنة إحدى وخمسين (۱).

”جب سیدنا حسنؓ کا انتقال ہوا تو سیدنا حسینؓ ہر سال سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے پاس تشریف لے جاتے، آپ انہیں بہت سے عطیے دیتے اور ان کا بہت اکرام فرماتے۔ ۱۵۵ھ میں سیدنا حسینؓ ہر سال غزہ وہ قسطنطینیہ کے موقع پر یزید بن معاویہؓ کے ساتھ شاملِ اشکر تھے۔“

(۱) - (البداية والنهاية ..... ج ۸ ص ۱۵۰)، تحت قصة الحسن رضي الله عنه وسبب خروجه من مكة (الخ).

## صلح برکد ورت کا الزام

مُصنفِ نام و نسب نے صفحہ ۵۵۲ پر حدیث ”ہدنة علی دخن“ لکھ کر اس کو سیدنا حسن و سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہما کی صلح پر چپاں کرنے کی کوشش کی ہے۔

الجواب: اس بحث میں چند امور لائق توجہ ہیں:

### صلح حسن رضی اللہ عنہ بشارتِ نبوی ﷺ کا مصدقہ ہے:

(۱) مذکورہ عبارت علاماتِ قیامت کی نشانیوں میں بیان کردہ طویل حدیث کا ایک نکڑا ہے، جس میں نہ فریقین کا نام ہے اور نہ ہی مقام و موقع کا ذکر ہے۔ اس محمل پیشین گوئی کا اطلاق سیدنا حسن و سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہما کی صلح پر کرنا صحیح نہیں، کیونکہ صحیح حدیث میں وارد ہوا ہے کہ سرورِ کائنات علیہ الصلوٰۃ والسلام نے منبر پر خطبہ دیتے ہوئے سیدنا حسن رضی اللہ عنہ (جبکہ وہ عالمِ طفویل میں آپ ﷺ کے پہلو میں تشریف فرماتھے) کی طرف التفات کرتے ہوئے فرمایا:

ان ابنی هذا سید ولعل الله ان يصلح به فئتين عظيمتين

من المسلمين<sup>(۱)</sup>

”میرا یہ بیٹا سردار ہے۔ امید ہے اللہ تعالیٰ اس کے ذریعہ مسلمانوں کی  
واعظیم جماعتوں میں صلح کرادے گا۔“

اب اتنی واضح پیشین گوئی جس میں صلح و مصالحت کی پوری تشرح ہے، کو چھوڑ کر ایک  
محمل حدیث سے استدلال پکڑنا اور صحابہؓ کرام رضی اللہ عنہم کی باہمی صلح کو جواز روئے قرآن ”رحماء  
بینہم“ تھے، برکد ورت ٹھہرانا ہرگز صحیح نہیں، پھر آنحضرت ﷺ کا اس صلح سے بہتر امید وابستہ  
کرنا، سیدنا حسن رضی اللہ عنہ کو ”سردار“ کا لقب دینا اور ان کے اس فعل مسعود کو محل مدرج میں ذکر کرنا پتہ  
دیتا ہے کہ یہ صلح صحیح ہو گی برکد ورت نہ ہو گی۔

(۱) - (بخاری ..... ج ۴ ص ۲۷۳، تحت کتاب اصلح، باب قول النبی ﷺ الحسن بن علی ابی ابی هذا سید ..... الخ)

(۲) اس صلح کو اکابر صحابہ رضی اللہ عنہما اور بنی ہاشم، جو ہمارے نزدیک انتہائی عاقل ولبیب، ذکر فہم، معاملہ فہم، زیر ک اور دانا بزرگ تھے (اور فریقِ مخالف کے نزدیک عالم الغیب بھی) ”بر کدورت“ نہ سمجھ سکے البتہ صدیوں بعد مصنف نام و نسب نے اس نکتہ کو پالیا ہے کہ وہ صلح ”بر کدورت“ تھی.....  
        بعض خواست عقل زیرت کہ ایں چہ بوانچی است

### سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کا اہل بیت رضی اللہ عنہ سے حسن سلوک:

(۳) اس صلح کے بعد امامین ہمایمن سیدین حسین کریمین رضی اللہ عنہما نے سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ سے اپنے حق میں کوئی برائی نہ پائی، نہ ہی انہیں کبھی سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کی طرف سے کوئی ایذا پہنچی اور نہ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ نے کبھی اپنے وعدوں کی خلاف ورزی کی، ابوحنیفہ الدینوری (۲۸۲ھ) لکھتے ہیں:

قالوا ولهم يارالحسن ولا الحسين طول حياة معاویة منه  
سُؤأْ فَى انفُسِهِمَا وَلَا مُكْرِهِهِمَا وَلَا قَطْعٌ عَنْهُمَا شَيْئًا مِّمَّا كَانَ  
شَرْطٌ لَهُمَا وَلَا تَغْيِيرٌ لَهُمَا عَنْ بُرٍّ (۱).

”مُؤْخِذِینَ کا کہنا ہے کہ حضراتِ حسن و حسین رضی اللہ عنہما کو زندگی بھر سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کی جانب سے کوئی دکھنہ پہنچا، نہ ان کے حق میں جناب معاویہ رضی اللہ عنہ کی جانب سے کوئی ناگوار حرکت ظہور میں آئی، حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے ان دونوں بزرگوں کے ساتھ جو شرائط طے کی تھیں ان میں سے کسی شرط کو ضائع نہیں کیا اور کسی احسان اور بھلائی کی بات کو تبدیل نہیں فرمایا۔“

### سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کی طرف سے اہل بیت رضی اللہ عنہ کے لیے وظائف و عطیات:

(۴) اپنے عہدِ خلافت میں سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ حضراتِ حسین اور دیگر اہل بیت رضی اللہ عنہ کا نہایت اعزاز و اکرام کرتے تھے۔ جس کے بیان سے قرطاسِ تارتخ پڑ ہیں، اکابر بنی ہاشم اپنی اپنی ضروریات کے پیش نظر اپنی اپنی احتیاجات کو سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے سامنے پیش فرمایا کرتے تھے اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی خوشی سے ان کی ضرورتوں کو پورا فرمایا کرتے تھے اور یہ سلسلہ آپ کی وفات تک بلا انقطاع قائم رہا۔ یہ تمام واقعات ایک بسیط مقالہ کا موضوع ہیں، جس کی اس مختصر رسالہ میں ہے

(۱)۔ (الاخبار الطوال۔۔۔ ص ۲۲۵، بحث بین معاویہ و عمر بن العاص)

گنجائش نہیں ہے، لہذا ”قیاس کن زگستان من بہار مرا“ کے تحت چند واقعات پر ہی اکتفا کیا جاتا ہے:  
حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ (۴۷۷ھ) لکھتے ہیں:

فَلِمَا اسْتَقْرَتِ الْخُلَافَةُ لِمَعَاوِيَةَ كَانَ الْحَسَنُ يَتَرَدَّدُ إِلَيْهِ  
مَعَ أَخِيهِ الْحَسَنِ فِي كِرْمِهِ مَعَاوِيَةَ أَكْرَأَهَا زَانِدَا وَيَقُولُ لَهُمَا  
مَرْحَبًا وَاهْلًا وَيَعْطِيهِمَا عَطَاءً جَزِيلًا<sup>(۱)</sup>.

”جب سیدنا معاویہؓ کی خلافت قائم ہو گئی تو سیدنا حسینؑ اپنے برادر اکبر سیدنا حسنؑ کے ساتھ حضرت معاویہؓ کے پاس آمد ورنہ رکھتے تھے۔ جناب معاویہؓ ان بزرگوں کی آمد پر ان کا غایت درجہ اکرام فرمایا کرتے تھے، انھیں خوش آمدید اور مرحبا کہتے تھے اور انھیں بہت زیادہ عطیات عنایت فرمایا کرتے تھے۔“

حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ مزید لکھتے ہیں:

وَرَوَى الْأَصْمَعِيُّ قَالَ : وَفَدَ الْحَسَنُ وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ زَبِيرٍ عَلَى  
مَعَاوِيَةَ فَقَالَ مَرْحَبًا وَاهْلًا بَابِنِ رَسُولِ اللَّهِ وَأَمْرَلَهُ بِثَلَاثِ مَائَةِ  
الْفِ وَقَالَ لَابْنِ زَبِيرٍ مَرْحَبًا وَاهْلًا بَابِنِ عُمَّةِ رَسُولِ اللَّهِ وَأَمْرَلَهُ  
بِمَائَةِ الْفِ<sup>(۲)</sup>.

”ایک مرتبہ سیدنا حسن و سیدنا عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ عنہما سیدنا معاویہؓ کے پاس تشریف لے گئے تو حضرت معاویہؓ نے جناب حسنؑ کو کہا مرحبا، خوش آمدید فرزند رسول اللہؐ اور آپ کی خدمت میں تین لاکھ درہم پیش کرنے کا حکم فرمایا اور حضرت عبد اللہ بن زبیرؓ کے پھوپھی کے بیٹے، اور ان کے لیے ایک لاکھ درہم پیش کرنے کا حکم فرمایا،“

اسی طرح حافظ ابن عساکر رحمہ اللہ (۴۷۵ھ) فرماتے ہیں:

(۱)- (البداية والنهاية..... ج ۸ ص ۱۵۰-۱۵۱) تحت قصہ الحسین و سبب خروجه من مکان العراق

(۲)- (البداية والنهاية..... ج ۷ ص ۱۳۷) تحت تذکرہ معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما

ان الحسن والحسین کانا یقبلان جوانز معاویہ (۱)۔

”حضرات حسن و حسین رضی اللہ عنہما سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ سے عطیات قبول فرمایا کرتے تھے“۔

اسی طرح ایک روایت میں ہے کہ:

عن عبد الله بن بريده قال : قدم الحسن بن علي على معاویة فقال : لا جائزك بجائزة ما أجزت بها أحداً قبلك ولا أجيزة لها أحداً بعدك فاعطاه اربع مائة الف (۲)۔

”سیدنا حسن رضی اللہ عنہ ایک بار حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے پاس تشریف لے گئے تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے ان سے کہا کہ میں آپ کی خدمت میں اتنا عطیہ پیش کروں گا کہ نہ میں نے اس قبل اتنا (کثیر عطیہ) کسی کو دیا ہے اور نہ آپ کے بعد کسی کو دوں گا، سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ نے حضرت حسن کو چار لاکھ درہم عنایت فرمائے“۔

اسی طرح سیدنا حسن رضی اللہ عنہ کو ہر سال دیے جانے والے عطیہ کے سلسلے میں حافظ اہن کثیر (۳۷۷ھ) لکھتے ہیں:

كان له (حسن بن علي) علي معاویة في كل عام جائزة، وكان يقدر إلیه، فربما أجازه بأربع مائة ألف درهم وراتبه في سنة مائة ألف (۳)۔

”سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ حضرت حسن رضی اللہ عنہ کو ہر سال (کثیر) عطیہ پیش فرمایا کرتے تھے اور سیدنا حسن رضی اللہ عنہ، حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے پاس بصورت وفڈ جایا کرتے تھے پس حضرت معاویہ نے (پہلے) حضرت حسن کو (بطور و قی عطیہ کے) چار لاکھ درہم عطا کیے اور سالانہ ایک لاکھ درہم وظیفہ مقرر فرمایا“۔

(۱)- (تاریخ مدینہ دمشق.....ج ۹۵ ص ۱۹۵ تحقیق ترجمۃ معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(۲)- (الاصابة.....ج ۲ ص ۶۲ تحقیق حسن بن علی بن ابی طالب)

(۳)- (البداية والنهاية.....ج ۸ ص ۲۰، سنه ۳۹ تحقیق حسن بن علی رضی اللہ عنہما)

ای طرح حضرت معاویہؓ حضراتِ حسین و علیؑ کی ضرورتوں کا اپنے طور پر بھی خیال رکھا کرتے تھے۔ اور اس کا ازالہ فرمایا کرتے تھے، موئر خ بلاذری (م ۲۷۹ھ) نے اس ضمن میں ایک واقعہ بیان کیا ہے کہ ایک مرتبہ سیدنا حسنؑ حضرت معاویہؓ کے پاس تشریف فرمائے، دورانِ گفتگو حضرت معاویہؓ نے پوچھا:

يَا أَبْنَى إِخْرَى بَلَغْنِي أَنَّ عَلِيكَ دِينًا قَالَ إِنَّ عَلِيًّا دِينٌ، قَالَ  
وَكَمْ هُوَ؟ قَالَ مائةً الْفَ رَبِيعًا فَقَدْ أَمْرَنَا لَكَ بِثَلَاثَ مائةً الْفَ  
ثُمَّ قَالَ مائةً الْفَ لِقَضَاءِ دِينِكَ وَمائةً الْفَ تَقْسِيمُهَا فِي أَهْلِ  
بَيْتِكَ وَمائةً الْفَ لِخَاصَّةِ بَذَانِكَ<sup>(١)</sup>.

”اے برادرزادے! مجھے معلوم ہوا ہے کہ آپ پر کچھ قرض ہے، سیدنا حسن  
نے فرمایا، ہاں میں مقروض ہوں۔ حضرتِ معاویہؓ نے پوچھا آپ پر کتنا  
قرض ہے؟ سیدنا حسنؓ نے فرمایا ایک لاکھ درہم! حضرتِ معاویہؓ نے آپ  
کو تین لاکھ درہم دینے کا حکم دے دیا۔ پھر فرمایا (ان تین لاکھ درہموں میں  
سے) ایک لاکھ درہم سے آپ قرض ادا کریں، ایک لاکھ انپنے اہل بیت میں تقسیم  
فرمادیں اور ایک لاکھ درہم خاص آپ کی ذاتِ با برکات کے لیے ہے۔“

بالکل اسی طرح کا معاملہ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کا سیدنا حسینؑ کے ساتھ تھا، حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ (۲۷۷۵) فرماتے ہیں:

ولما توفي الحسن كان الحسين يفدي الى معاوية في كل عام فيعطيه ويكرمه<sup>(٢)</sup>.

”سیدنا حسنؑ کا جب انتقال ہو گیا تو حضرت حسینؑ ہر سال حضرت معاویہؓ کے پاس (وفد کی صورت میں) تشریف لے جایا کرتے تھے اور سیدنا معاویہؓ انھیں وظائف و عطا یا سے نوازتے اور ان کا بے حد اکرام فرماتے“۔

(١)-(كتاب الانساب والاشراف ..... ص ٨٣-٨٥، تحت تذكرة معاویة بن ابي سفیان رضی اللہ عنہما)

(٢)-(البداية والنهاية ..... ج ٨ ص ١٥) تحت قصة الحسين وسيب خروجه من مكة)

اسی طرح سیدنا علی رضی اللہ عنہ کے برادر محترم سیدنا عقیل بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کا بھی سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ نہایت اکرام و احترام فرمایا کرتے تھے، آپ اپنی رائے کے اختلاف کی بنا پر جگہ صفين میں سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ رہے۔ لیکن قتال میں حصہ نہ لیا۔ حافظ ذہبی (م ۷۴۸ھ) آپ کے حالات میں فرماتے ہیں:

و و فد علی معاویۃ ..... فأتی معاویۃ، فاعطاہ مائۃ الف (۱)۔

”سیدنا عقیل رضی اللہ عنہ (وفد کی صورت میں) سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے پاس تشریف لے گئے ..... تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے (آپ کا نہایت اکرام و احترام فرمایا) اور ایک لاکھ درہم آپ کو عنایت فرمائے۔“

سیدنا عبداللہ بن جعفر بن ابی طالب رضی اللہ عنہما سیدنا علی رضی اللہ عنہ کے داماد ہیں۔ آپ سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کے حسن سلوک کا اندازہ مستدرک حاکم کی اس راویت سے ہوتا ہے:  
وفد عبد اللہ بن جعفر علی معاویۃ فامر له بالفی الف درہم (۲)۔

”سیدنا عبداللہ بن جعفر ایک مرتبہ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے ہاں بطور وفد تشریف لے گئے تو حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے ان کے لیے بیس لاکھ درہم پیش کرنے کا حکم دیا۔“

اسی طرح حافظ ابن عساکر رحمہ اللہ (م ۷۵۵ھ) کی روایت ہے:

کان لعبدالله بن جعفر من معاویۃ الف الف درہم فی

کل عام (۳)۔

”سیدنا عبداللہ بن جعفر رضی اللہ عنہما کو سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کی طرف سے ہر سال دس لاکھ درہم ملتے تھے۔“

سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے خاندان بنی ہاشم سے حسن سلوک اور ان کے اعزاز و اکرام کے واقعات کو کہاں تک بیان کیا جائے .....

(۱)- (تاریخ اسلام للذہبی ..... ج ۲ ص ۸۳-۸۵، تحت ترجمہ عقیل بن ابی طالب)

(۲)- (المستدرک للحاکم ..... ج ۳ ص ۷۵۶، تحت ذکر عبداللہ بن جعفر)

(۳)- (تاریخ مدینۃ دمشق ..... ج ۹ ص ۱۹۵، تحت ترجمہ معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

صلح برکد ورت کا ازام

ع دامان نگہ تنگ و گلِ حسن تو بسیار

ایک حوالہ اور ملاحظہ فرمائیں:

ان معاویہ کان یجیز فی کل عام الحسن والحسین و عبد  
الله بن عباس و عبد اللہ بن جعفر بن ابی طالب کل واحد منهم  
بالف الف درهم<sup>(۱)</sup>.

”سیدنا معاویہ، حضرات حسن، حسین، عبد اللہ بن عباس اور عبد اللہ بن  
جعفر میں سے ہر ایک کو ہر سال دس لاکھ درهم (بطور عطیہ اور وظیفہ کے) پیش  
فرمایا کرتے تھے۔“

**عبد معاویہؓ کے جہاد میں ہاشمی بزرگوں کی شرکت:**

(۵) ہاشمی اکابر عبد سیدنا معاویہؓ کی جنگی مہموم اور جہاد میں برابر شریک ہوتے رہے۔  
سیدنا حسین بن علی رضی اللہ عنہما عبد سیدنا معاویہؓ کی جنگی مہموم اور غزوات میں شریک ہوتے  
رہے، خاص طور پر جہاد قسطنطینیہ میں تو یزید بن معاویہؓ کی امارت میں شریک ہوئے۔ حافظ  
ابن کثیر رحمہ اللہ (۲۳۷ھ) کا بیان ہے:

ولما توفي الحسن كان الحسين يقدر إلى معاویۃ فی کل عام فیعطیه  
ویکرمہ، وقد کان فی الجیش الذین غزوا القسطنطینیة مع ابن  
معاویۃ یزید، فی سنۃ احدی و خمسین<sup>(۲)</sup>.

”جب سیدنا حسنؓ کا انتقال ہوا تو سیدنا حسینؓ ہر سال سیدنا  
معاویہؓ کے پاس تشریف لے جاتے، آپ انہیں بہت سے عطیے دیتے اور  
ان کا بہت اکرام فرماتے۔ ۱۵ھ میں سیدنا حسینؓ غزوہ قسطنطینیہ کے موقع پر  
یزید بن معاویہؓ کے ساتھ شامل لشکر تھے۔“

(۱)- (اطائف المعرف..... ص ۲۲-۲۳)

(۲)- (البدایۃ والنہایۃ ..... ج ۸ ص ۱۵۰) تحقیقہ الحسین رضی اللہ عنہ و سبب خروجہ من مکہ (لخ)

(\* تہذیب تاریخ ابن عساکر ..... ج ۲ ص ۱۳۳) تذکرہ حسین بن علی رضی اللہ عنہما

اسی جہاد میں سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما بھی شریک جہاد ہوئے، حافظ ابن کثیر (۷۷۷ھ) لکھتے ہیں:

و معه جماعة من سادات الصحابة منهم ابن عمر و ابن عباس و ابن زبیر و أبو أيوب الانصاري (۱).

”اس کے ساتھ سادات صحابہ کی ایک بڑی جماعت تھی ان میں سیدنا ابن عمر، سیدنا عبد اللہ بن عباس، سیدنا عبد اللہ بن زبیر اور سیدنا ابوایوب الانصاري رض شامل تھے۔“

سیدنا قشم بن عباس رضی اللہ عنہما صغار صحابہ میں سے تھے، آپ کو سیدنا حسین رض کے رضاعی بھائی ہونے کا شرف بھی حاصل ہے۔ آپ سرورِ کائنات علی کی تدفین کے وقت قبر نبوی (علی صاحبہ الصلوٰۃ والسلام) میں اترے اور سب سے آخر میں باہر تشریف لائے۔ آپ عہد سیدنا معاویہ رض میں خراسان کے جہاد میں شریک ہوئے، پھر غزوہ سمرقند پیش آیا، آپ اس میں بھی حضرت سعید بن عثمان بن عفان کی امارت میں شریک ہوئے اور جامِ شہادت نوش فرمایا۔  
امام ذہبی رحمہ اللہ (۳۸۷ھ) لکھتے ہیں:

قال الزبیر : سار قشم ایام معاویہ مع سعید بن عثمان

إلى سمرقند فاستشهد بها (۲).

”عہد معاویہ میں حضرت قشم بن عباس رضی اللہ عنہما حضرت سعید بن عثمان کی ماتحتی میں سمرقند کے جہاد میں شریک ہوئے اور شہادت سے سرفراز ہوئے۔“

ان واقعات سے بخوبی واضح ہو جاتا ہے کہ حضراتِ اہل بیت رض سیدنا حسن رض کے بعد سیدنا معاویہ رض کو خلیفہ برحق سمجھتے ہوئے ان کے عہد خلافت میں ہونے والے جہاد میں بلا انقباض واجتناب شریک ہوتے رہے۔

(۱)- (البداية والنهاية ..... ج ۲ ص ۳۲، تحت سورة ۳۹)

(۲)- (سیر اعلام النبیاء ..... ج ۲ ص ۵۱۵، تحت قشم بن العباس رضی اللہ عنہما)

## حضراتِ اہل بیت ﷺ کی طرف سے اس صلح کی مکمل پاسداری:

(۶) حضراتِ اہل بیت ﷺ نے سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ سے صلح و مصالحت کا جو عہد کیا تھا اور آپ کے ہاتھ پر جو بیعت خلافت کی تھی، حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی وفات تک اس پر قائم رہے، یہی سبب ہے کہ جب حجر بن عدنیؓ نے سیدنا حسین رضی اللہ عنہ کو نقض بیعت کے لیے آمادہ کرنا چاہا تو آپ نے جواب دیا:  
ana qd baytna wa uahdtna wa la sabil alī nafz bi'utna (۱).

”هم بیعت کر چکے ہیں، عہد ہو چکا ہے، اب اسے توڑنے کا کوئی جواز نہیں ہے۔“

آپ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے نام نامہ عطر شامہ میں ارقام فرماتے ہیں:

فكتب اليه الحسين: اتاني كتابك وانا بغير الذي بلغك  
عني جديروالحسنات لايهدى لها الا الله وما اردت لك محاربة  
ولا عليك خلافا (۲).

”سیدنا حسین رضی اللہ عنہ نے سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کو جواب ارسال کیا کہ آپ کا مکتوب گرامی مجھے ملا جو کچھ بات آپ کو میری طرف سے پہنچی ہے وہ میرے لاائق نہیں بے شک نیک کاموں کی طرف اللہ تعالیٰ ہی ہدایت فرماتے ہیں میرا نہ آپ سے جنگ کا ارادہ ہے اور نہ ہی مخالفت کا قصد ہے۔“

## سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے لیے امیر المؤمنین کے الفاظ اور دعائیہ کلمات:

(۷) حضراتِ اہل بیت ﷺ اس صلح اور مصالحت کے بعد سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کو ”امیر المؤمنین“ کے لقب سے یاد فرماتے رہے اور آپ کے حق میں دعائیہ کلمات ادا کرتے رہے، چنانچہ سیدنا حسن رضی اللہ عنہ کے انتقال کی خبر سن کر جب سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ نے سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہما سے تعزیت کی تو انہوں نے جواب فرمایا:

لا يحزنني الله ولا يسُؤنني ما أبقى الله أمير المؤمنين (۳).

(۱)-(اخبار الطوال.....ص ۲۲۰ بحث مبایع معاویۃ بالخلافۃ وزیارت بن ابیہ)

(۲)-(تہذیب ابن عساکر.....ج ۲ ص ۳۲۷ تحت ذکر واقعہ حسین وفضل)

(۳)-(البداية والنهاية.....رج ۸ ص ۱۳۸ تحت ترجمہ معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

صلح برکدورت کا الزام  
”جب تک امیر المؤمنین حیات ہیں اللہ تعالیٰ نہ ہمیں غمگین ہونے دیں  
سے اور نہ ہمیں کوئی مصیبت و تکلیف ہوگی۔“

اسی طرح ایک مرتبہ جب سیدنا معاویہ رض نے سیدنا حسن رض کی خدمت میں (انہیں تلاش کر کے) اموال پیش کیے تو جواب میں انہوں نے فرمایا:  
وصل اللہ قرباتک یا امیر المؤمنین! واحسن جزاک<sup>(۱)</sup>.

”اے امیر المؤمنین! اللہ تعالیٰ آپ کی قربات داری میں وصل پیدا  
کرے اور آپ کو جزائے خیر سے نوازے۔“

### خلاصة المرام:

اس صلح کے برکدورت ہونے کی صورت میں سب سے بڑا الزام - معاذ اللہ - سیدنا حسن بن علی رضی اللہ عنہما پر عائد ہوتا ہے کہ آپ خلافتِ اسلامیہ کی باگ ڈور غیر محفوظ ہاتھوں میں دے کر خود دست بردار اور گوشہ نشین ہو گئے اور ساری زندگی ان سے وظیفے قبول کرتے رہے جنہوں نے نعوذ باللہ - آپ سے صلح کرنے میں خدیعت اور خیانت سے کام لیا۔

ان تمام امور سے یہ بات واضح ہو گئی کہ سیدنا حسن رض کی سیدنا معاویہ رض سے صلح آنحضرت صلی اللہ علیہ وس علیہ و آله و سلم کی پیشیں گوئی کے مطابق بالکل صحیح تھی، اس کے بعد سیدنا معاویہ رض عالم اسلام کے متفقہ خلیفہ سلیم کیے گئے، اسی لیے اس سال کو ”عام الجماعة“ کہا گیا<sup>(۲)</sup>۔

حضرت ابوذر عدرازی الدمشقی رحمہ اللہ (۱۵۸ھ) نے حضرت حسن رض کی صلح کے بعد حضرت معاویہ رض کی خلافت پر صحابہ کے اجماع کو برق مانا ہے کہ حضرات صحابہ کبھی باطل پر جمع نہیں ہو سکتے۔

عن الأوزاعي قال: أدركت خلافة معاوية عدة من أصحاب

رسول الله صلی اللہ علیہ وس علیہ و آله و سلم منهم سعد وأسامة وجابر بن عبد الله و ابن عمر وزيد بن ثابت بن وسلمة بن خالد وأبو سعيد وأبو رافع بن خديج وأبو أمامة وأنس بن مالك، ورجال أكثر عنهم سميت

(۱) - (تاریخ مدینۃ دمشق ..... ج ۳۶ ص ۸۷ تחת عمر بن عاص رضی اللہ عنہ)

(۲) - (البداية والنهاية ..... ج ۲۱ ص ۲۸ تחת فضل معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

باضعاف مضاعفة، كانوا مصابيح الذجى وأوعية العلم حضروا  
من الكتاب تنزيله وأخذوا عن رسول الله ﷺ تأويلاه<sup>(۱)</sup>.

”امام او زائی رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی خلافت بہت سے اصحاب رسول ﷺ نے پائی ہے، ان صحابہؓ میں حضرت سعدؓ، حضرت اسامہؓ، حضرت جابرؓ، حضرت عبد اللہ بن عمرؓ، حضرت زید بن ثابتؓ، حضرت سلمہ بن خالدؓ، حضرت انس بن مالکؓ، اور کئی اور حضرات صحابہؓ جوان حضرات سے کئی گنازیادہ ہیں جن کے میں نے نام لیے یہ سب حضرات اندھروں کے چراغ، علم کے ملکے تھے، نزول قرآن کے موقعوں پر حاضر و موجود تھے اور انہوں نے حضور ﷺ سے براہ راست مراد قرآن سمجھی ہے۔“

اور یہ بات تو بدیہی ہے کہ اُمتِ محمد یہ علی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام گو علی الانفراد معصوم نہیں مگر علی سبیل الاجماع ضرور معصوم ہے اور پھر حضرات صحابہؓ کرام کا کسی مسئلے پر اجماع کر لینا تو اس مسئلے کو کتاب و سنت سے ثابت شدہ مسئلے کے مثل بنادیتا ہے، حضرت امام ابو بکر السرخی رحمۃ اللہ علیہ (۳۸۳ھ) لکھتے ہیں:

ان ما اجمع علیہ الصحابة فهو بمنزلة الثابت بالكتاب  
والسنة<sup>(۲)</sup>.

”جس مسئلے پر صحابہؓ کرام اجماع کر لیں وہ کتاب و سنت سے ثابت شدہ (مسئلے) کی طرح ہوتا ہے۔“

جو حضرات اس صلح کو ”بر کدورت“ کہتے ہیں وہ حضور ﷺ کی پیشیں گوئی، حضرات صحابہؓ کرام رضی اللہ عنہم کے اجماع اور سیدنا حسن رضی اللہ عنہ کے تابناک کردار کو اپنے عمل سے (نہ کہ قول سے) غلط کہنا چاہتے ہیں، جو کم سے کم ایک مسلمان کو ہرگز زیبا نہیں۔

(۱)-(\* تاریخ ابو زرعة ..... ج ۱ ص ۳۰۹، تحقیق ماحفظ من وفاة فاطمة و ازواج النبي و اتابعین، نمبر ۳۷۵)

(\* البداية والنهاية ..... ج ۱ ص ۳۲۳، تحقیق ترجمہ معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(۲)- (اصول السرخی ..... ج ۱ ص ۳۱۸، تحقیق فضل الحکم)

## عہدِ خلافت سیدنا معاویہؓ

### کے لائق اتباع نہ ہونے کا الزام

مصنف نام و سب کا کہنا ہے:

”چونکہ حضرت معاویہؓ کے عہدِ امارت میں خلافتِ راشدہ کی معنوی مشاہد پیدا نہ ہو سکی، اس لئے ان کا عہدِ امارت لائق اتباع نہیں اور حضرت عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ کا دورِ خلافت چونکہ خلافتِ راشدہ کی مکمل تصور ریتا، اس لیے ”فعلیکم بستی و سنتة الخلفاء الراشدین المهدیین“ کے مطابق ان کی سنت کا اتباع ضروری ہو گا (۱)۔“

**الجواب:** سب سے پہلے تو ”خلافتِ راشدہ“ کی وضاحت ہوئی چاہیے کہ وہ کیا ہے؟ امام اہل سنت حضرت مولانا عبدالشکور صاحب لکھنؤی فاروقی مجددی قدس سرہ (۱۳۸۳ھ) فرماتے ہیں:

”ہمارے پیغمبر ﷺ کی خلافت ایک بڑا عظیم الشان کام ہے، جن کی قابلیت لوگوں میں متفاوت ہوتی ہے لہذا علمائے محققین نے حسب ذیل مدارج بیان کیے ہیں:

**درجه اول:** خلافتِ راشدہ خاصہ جس کو خلافت علی منہاج النبیۃ بھی کہتے ہیں۔ یہ درجہ خلافت کا سوا ان لوگوں کے جو مہاجرین اولین میں سے ہوں اور آنحضرت ﷺ کے ہمراہ تمام مشاہدِ خیر میں مثل بدر و حدیبیہ و تبوك وغیرہ میں شریک رہے ہوں اور آیاتِ الہی کے وندوں کے موعدوں کے موعدوں کیم ہوں اور آنحضرت ﷺ نے ان کا عالی مرتبہ ہونا بیان فرمایا ہوا اور ان کا مستحق خلافت ہونا بھی ارشاد کیا ہوا اور ان کا خلیفہ بنانا بھی امت پر لازم کیا ہوا اور دینِ الہی کی تتمیمیں ان کے ہاتھوں سے ہوئی ہو کسی دوسرے کو نصیر نہیں ہو سکتا۔

تاریخ اس بات کی شہادت دیتی ہے اور علمائے محققین کا اس بات پر  
اتفاق ہے کہ یہ درجہ خلافت کا خلفاءٰ تلاشؓ کو حاصل تھا اور انہیں پر ختم  
ہو گیا<sup>(۱)</sup>۔ ان تینوں خلافتوں میں بیویت کا رنگ اس قدر غالب تھا کہ گویا  
آنحضرتؓ پر پردہ بیٹھے ہوئے ہیں۔ اور یہ خلفاءٰ (تلاشؓ حضرات ابو بکر و عمر  
و عثمانؓ) مثل بے جان لکڑی کے آپ کے ہاتھ میں ہیں، آپ جس طرح  
چاہتے ہیں، یہ تینوں خلفاءٰ مثل گراموفون کے ہیں کہ ان میں آنحضرتؓ  
کی مقداس اور جان سے زیادہ پیاری آواز بھری ہوئی ہے جو آوازان سے نکل  
رہی ہے وہ ان کی آواز نہیں بلکہ سردار انبیاءؓ کی آواز ہے۔

او بجز نائی و ماجز نئے نائم!  
دمے بے ماو مابے وی نائم  
ان تینوں خلافتوں میں بھی حضرات شیخین رضی اللہ عنہما کی خلافت کا درجہ  
بہت عالی ہے۔

درجہ دوم: خلافتِ راشدہ مطلقہ یہ درجہ خلافت کا گو پہلے درجہ سے  
رتبتہ میں کم ہے مگر اس کی شان بھی بہت ارفع و اعلیٰ ہے۔

آسمان نسبت بعرش آمد فرود  
ورنه بس عالی است پیش خاک تود

یہ درجہ خلافت کا ان لوگوں کے لیے ہے جن کا مسحی خلافت ہونا صاحبِ فضائل  
ہونا آنحضرتؓ نے بیان فرمایا ہے۔ مگر امت پرانا خلیفہ بنانا لازم نہ کیا۔

یہ درجہ عالی خلافت کا حضرت علی مرتضیٰ کرم اللہ وجہہ کو حاصل تھا اور چھ

مہینے حضرت حسن مجتبیؓ کو حاصل رہا اور ان پر ختم ہو گیا۔ آنحضرتؓ نے

(۱) - حکیم الاسلام حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی رحمۃ اللہ علیہ (م ۲۷۱ھ) فرماتے ہیں:  
بہوت حضرت عثمان خلافتِ خاصہ منقطع گشت و اکثر احادیث نہیں مضمون واروشدہ  
(ازالۃ الخلفاء مقصداً وَلَضِیْل ۲۶)

”سیدنا عثمان کی وفات سے خلافتِ خاصہ منقطع ہو گئی اور اکثر حدیثیں اسی مضمون کی وارد ہوئی ہیں۔“

سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ — گمراہ کن غلط فہمیوں کا ازالہ (۲۵۲) عہد معاویہ رضی اللہ عنہ کے لائق اتباع نہ ہونے کا الزام

جو یہ بیان فرمایا کہ میرے بعد خلافت تھیں (۳۰) برس تک رہے گی۔ اس سے مراد یہی دنوں فتحیں خلافت کی ہیں۔

**قسم سوم:** خلافتِ عادلہ یہ درجہ پہلے دنوں درجوں سے بہت گھٹا ہوا ہے اور اس درجہ کے حاصل ہونے کے لیے یہ بات کافی ہے کہ خلیفہ جامع الشراط ہو، اور مقاصدِ خلافت اس سے فوت نہ ہوتے ہوں۔ اس کی ضرورت نہیں کہ آنحضرت ﷺ نے اس کا استحقاق خلافت بیان فرمایا ہو۔ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی خلافت اسی میں داخل ہے۔

خلافت کی یہ اقسام اور ان کا تفصیلی بیان حکیم الاسلام حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ (۱۴۷۶ھ) کی شہرہ آفاق کتاب ازالة الخفاء مقصود اول میں دیکھنا چاہیے (۱)۔

اسی طرح شیخ الاسلام حضرت مولانا ظفر احمد عثمانی رحمۃ اللہ علیہ (۱۳۹۳ھ) فرماتے ہیں:

”جو لوگ ترمذی کی حدیث الخلافۃ بعدی ثلاثون سنۃ کے خلافت میرے بعد تھیں سال رہے گی سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی خلافت کو ملوکیت قرار دیتے ہیں وہ ذرا اس حدیث پر بھی غور فرمائیں جس کو امام ترمذی و ابو داؤد و رحمۃ اللہ علیہما نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے:

ایک شخص نے رسول اللہ ﷺ سے کہا، میں نے خواب میں دیکھا ہے کہ ایک ترازو آسمان سے اتری اور آپ ﷺ اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہما تو لے گئے تو آپ ﷺ کا وزن زیادہ رہا، پھر ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما تو لے گئے تو ابو بکر رضی اللہ عنہ (کا وزن) زیادہ رہا، پھر عمر و عثمان رضی اللہ عنہما تو لے گئے تو عمر رضی اللہ عنہ کا وزن زیادہ رہا۔ پھر وہ ترازو اٹھا لی گئی۔ اس خواب کو نے کر رسول اللہ ﷺ نے بھی نجیدہ ہوئے اور فرمایا:

خلافة نبوة ثم يوتى الله الملک من يشاء (۲)

(۱) - (تحفۃ خلافت..... جس ۸۲-۸۳، چند ضروری مسائل)

(۲) - (مشکوٰۃ..... باب مناقب ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما)

”پر خلافتِ نبوت ہے اس کے بعد اللہ تعالیٰ جسے چاہے گا بادشاہت عطا فرمائے گا۔“

اس حدیث کے متعلق چند معروضات ہیں:

(۱) اس سے معلوم ہوا کہ حضرت عمرؓ کے بعد خلافتِ حضرت عثمانؓ کا درجہ ہے جس سے ان لوگوں کا خیال رد ہو گیا کہ حضرت عمرؓ کے بعد حضرت علیؓ کو خلیفہ بنانا اچھا ہوتا۔

(۲) حضرت عثمانؓ کے بعد ملوکیت ہو گی۔ ہر چند کہ خلافتِ راشدہ کا اختتام سیدنا حضرت علی کرم اللہ وجہہ پر ہوتا ہے، اور بالاتفاق آپ کی خلافت بھی خلافتِ راشدہ ہے، لیکن نبی کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اس ارشاد سے حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ سیدنا حضرت عثمانؓ کی خلافت تک خلافتِ راشدہ کا ایک خاص اعلیٰ درجہ تھا جسے اسانِ نبوت نے ”خلافتِ نبوت“ فرمایا ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ کی اصطلاح میں اس کا نام ”خلافتِ راشدہ خاصہ“ ہے جو حضرت عثمانؓ پر ختم ہو گئی۔

(۳) اگرچہ یہ ایک صحابیؓ کا خواب ہے مگر رسول اللہ ﷺ نے اس کو رد نہیں فرمایا بلکہ اس کو صحیح مان کر اس کی تعبیر بھی ارشاد فرمائی۔ اس لیے اس کے جھت ہونے میں کلام نہیں ہو سکتا۔

(۴) رسول اللہ ﷺ اس خواب کو سن کر رنجیدہ کیوں ہوئے؟ اس کا سبب واللہ اعلم یہ ہے کہ حضور ﷺ کو یہ معلوم کر کے رنج ہوا کہ ”خلافتِ راشدہ خاصہ“ کی مدت تین خلفاء پر ختم ہو جائے گی۔ اس کے بعد خلافت کی وہ شان نہ رہے گی جو خلفاءٰ ثلاثہ (ؓ) کے عہد میں ہو گی۔ چنانچہ اس کے بعد مسلمان کافروں سے لڑنے کے بجائے آپس میں لڑنے لگے، تا آنکہ حضرت امام حسنؓ نے خلافت کی باگ ڈور حضرت معاویہؓ کے ہاتھ میں دے دی تو پھر بحر و بر میں اسلامی جہنمہ الہراتا ہوا نظر آنے لگا اور فتوحاتِ اسلامیہ کا دروازہ کھل گیا (۱)۔

اور ایک مقام پر حضرت شیخ الاسلام رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

”کہا جاتا ہے کہ ترمذی کی ایک حدیث میں ہے کہ:

الخلافة بعدی ثلثون سنة ثم تكون ملکا.

”میرے بعد خلافت تیس سال رہے گی، پھر بادشاہی ہوگی۔“

اگر اس حدیث کے ضعف سے قطع نظر کر لی جائے جیسا کہ ناقدین حدیث نے تصریح کی ہے تو ایک دوسری حدیث میں یہ بھی ہے:

تدور حی الاسلام لخمس وثلاثين او ست ثلاثين او سبع ثلاثين . (رواہ ابو داؤد، مشکوٰۃ..... ص ۲۶۵)

”اسلام کی چکی میرے بعد پیشیس یا چھتیس سال یا سنتیس سال تک چلتی رہے گی۔“

اس کا مطلب یہ تو نہیں ہو سکتا ہے کہ سنتیس سال کے بعد حکومتِ اسلام ختم ہو جائے گی۔ یہ تو واقعہ کے خلاف ہے۔ بس یہی مطلب ہو سکتا ہے کہ اسلام اپنی پوری شان کے ساتھ صحیح طریقہ پر اپنی مدت تک رہے گا تو اس میں سات سال خلافتِ معاویہ رضی اللہ عنہ کے بھی شامل ہیں۔ پھر ان کو خلفاء سے الگ کیونکر کیا جاسکتا ہے؟ نیز مسلم شریف کی حدیث صحیح میں حضرت جابر بن سمرة رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

لایزال هذا الدين عزيزا منيعا الى اثنا عشر خليفة كلهم من قريش . (مسلم ..... ج ۲ ص ۱۱۹)

”یہ دسین اسلام معزز اور مضبوط رہے گا بارہ خلفاء تک جو سب قریش سے ہوں گے۔“

ان بارہ میں حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ قیناً داخل ہیں کہ وہ دقیناً صحابی ہیں اور ان کی خلافت میں اسلام کو عروج بھی بہت تھا، فتوحات بھی ہوئیں۔ حدیث میں ان کو بارہ ”خلیفہ“ کہا گیا ہے، ”ملک“ نہیں کہا گیا۔ مجمع الزوائد اور جامع صغیر میں ہے:

ان عدہ الخلفاء بعدی عدہ نقباء موسیٰ۔

”میرے خلفاء کی تعداد موئی علیہ السلام کے نقباء کے برابر ہے۔“

اس سے بھی بارہ خلفاء کا ”خلیفہ“ ہونا ثابت ہے۔ قرآن میں بھی آیا ہے کہ:

وَبَعَثْنَا مِنْهُمْ أُنْشَى عَشَرَ نَقِيبًا . (المائدۃ: ۱۲)

”ہم نے قومِ موئی میں بارہ نقیب مقرر کیے تھے (۱)۔“

ان تمام ابحاث و تصریحات سے یہ بات واضح ہو گئی کہ سیدنا معاویہؓ کا شمار خلفاءِ اسلام میں ہے اور حدیث سفینہؓ سے مراد یہ لینا کہ خلافتِ راشدہ کے بعد کا دور سر اسر غیر اسلامی دور ہے۔ جیسا کہ مصنفِ نام و نسب کا خیال ہے قرآنِ انصاف و دانش مندی نہیں، جس طرح خود خلافتِ راشدہ کا پورا عہد یکساں نہیں تھا بلکہ اس کا اول اس کے آخر سے کئی حیثیتوں سے ممتاز تھا، اسی طرح سیدنا معاویہؓ کا عہدِ خلافت کم و بیش فرق کے ساتھ حیثیٹہ اسلامی عہد تھا۔ پھر خلافتِ راشدہ کے عہد میں شامل نہ ہونے کی بنا پر کوئی خلیفہ موحّد طعن نہیں ٹھہر سکتا، یہ تو ایک ممکونی امر ہے، سیدنا علیؓ کا اپنا دورِ خلافت ”خلافتِ راشدہ مطلقہ“ کا دور کہلاتا ہے تو کیا یہ بات، نعوذ بالله، سیدنا علیؓ کے حق میں موجہ قدح ہے؟ ہرگز نہیں، کیونکہ اس میں تو انسانی عقل و ہمت اور جہد و سعی کا دخل ہی نہیں ہے۔ یہ بات تو ذلک تقدیرُ العزیزِ العلیم کے زمرة میں آتی ہے۔

ہماری ان تمام باتوں سے یہ مطلب ہرگز نہ لیا جائے کہ ہم خلفاءِ راشدینؓ کے عہدِ خلافت کو سیدنا معاویہؓ کے عہدِ خلافت کے برابر ٹھہر ار ہے ہیں۔ حاشا وکلاء۔ ہم اس بات کا کھلے لفظوں میں اقرار کرتے ہیں کہ عہدِ خلافت معاویہؓ اور خلافتِ راشدہ میں فرق توبے شک تھا، لیکن یہ فرق ظلم و عدل، فتن و تقویٰ، کذب و صداقت یا امانت و خیانت کا فرق نہیں تھا بلکہ یہ فرق عزمیت اور رخصت کا، تقویٰ اور مباحثات کا اور احتیاط و توسع کا اور اصائب رائے اور قصور اجتہاد کا فرق تھا۔ اور جن حضرات کو سیدنا معاویہؓ کے عہدِ خلافت میں کچھ کمی نظر آتی تھی وہ خلفاءِ راشدین مہدیینؓ کی نسبت سے نظر آتی تھی، بقول شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی صاحب مدظلہم:

(۱)۔ (ایضاً۔۔۔ ص ۳۶۔۔۔ ۳۵، تحت مطالہ، قصاص کا حق)

”لیکن اس سے اس بات کا کوئی جواہر نہیں نکلتا کہ ساڑھے تیرہ صورتیں  
کے بعد کوئی شخص بعض صحابہؓ کرامؓ کے اس تاثر کو بنیاد بنا کر حضرت معاویہؓ  
کے عہدِ حکومت میں آج کی گندی سیاست کے تمام مظاہرے تلاش کرنے  
شرع کر دے اور تحقیق کے بغیر ان پر جھوٹ، خیانت، رشوت، اخلاقی پستی، ظلم  
وجور، بے حمیتی اور سیاسی بازی گری کے وہ تمام الزامات عائد کر دا لے جو آج  
کے سیاست دانوں میں نظر آتے ہیں۔ واقعہ یہ ہے خلافتِ راشدہ کی نسبت  
سے اس عہدِ حکومت میں فرق ضرور تھا لیکن فتن و معصیت اور ظلم و جور کی حد تک  
نہیں پہنچا تھا۔ ان کی حکومت، حکومتِ عادلہ ہی تھی (۱)۔“

حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ (م ۲۸۷ھ) فرماتے ہیں:

فلم يکن من ملوک المسلمين ملک خير من معاویة ولا  
كان الناس في زمان ملک من الملوک خيراً منهم في زمان  
معاویة اذا نسبت أيامه الى أيام من بعده وأما اذا نسبت الى  
أيام أبي بكر و عمر ظهر التفاضل (۲)۔

”مسلمان بادشاہوں میں سے کوئی بھی حضرتِ معاویہؓ سے بہتر  
نہیں ہوا، اور اگر ان کے زمانہ کا مقابلہ بعد کے زمانوں سے کیا جائے تو عوام کی  
بادشاہ کے زمانہ میں اتنے خوش نہیں رہے جتنے حضرتِ معاویہؓ کے زمانہ  
میں، ہاں! اگر ان کے زمانہ کا مقابلہ حضراتِ ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کے زمانوں  
سے کیا جائے تو فضیلت کا فرق ظاہر ہو جائے گا۔“

اب عہدِ خلافتِ راشدہ اور عہدِ خلافتِ سیدنا معاویہؓ میں جو فرق تھا، اسے علم عقائد کے  
مشہور عالم دین علامہ عبدالعزیز فراہروی رحمہ اللہ (م ۱۲۳۰ھ) کی زبانی سے:

(۱)-(حضرتِ معاویہؓ اور تاریخی حقائق..... ص ۱۳۶، تحت حضرتِ معاویہؓ عہدِ حکومت کی صحیح حیثیت)

(۲)-(منهج النہ..... ج ۳ ص ۱۸۵، فصل والقاعدۃ الكلیۃ فی هذہ ان لانعتقد ان احد معصوم بعد النبی اخ تحت السبب  
السابع)

قلت لاهل الخیر مراتب بعضها فوق بعض و کل مرتبة  
منها يکون محل قدح بالنسبة الى التي فوقها ..... ولذا قيل  
حسنات الابرار سيئات المقربين وفسر بعض الكبراء قوله  
عليه الصلوة والسلام انی لاستغفر اللہ فی الیوم اکثر من سبعین  
مرۃ بانہ کان دائم الترقی و کلمما کان یترقی الى مرتبة استغفر  
عن المرتبة التي قبلها او اذا تقرر ذلك فنقول کان الخلفاء  
الراشدون لم یتوسعوا في المباحثات و کان سیرتهم سیرۃ النبی  
صلی اللہ علیہ وسلم فی الصبر علی ضيق العيش والجهد .....  
واما معاویۃ فهو ان لم یرتکب منکر لکنه توسع في المباحثات  
ولم یکن في درجة الخلفاء الراشدين في اداء الحقوق الخلافة  
لکن عدم المساواۃ بهم لا یوجب قدح افیہ (۱)

”اہل خیر کے مختلف مراتب ہوتے ہیں، جن میں سے بعض دوسرے  
بعض سے بلند ہوتے ہیں، ان میں سے ہر مرتبہ اپنے سے فائقة مرتبے کے اعتبار  
سے محل قدح ہوتا ہے..... اسی لیے مشہور مقولہ ہے، نیک لوگوں کے حسنات  
مقربین کی برایاں ہوتی ہیں اور آنحضرت علیہ الصلوۃ والسلام سے یہ جوار شاد  
مروی ہے کہ میں دن میں ستر سے زائد بار اللہ تعالیٰ سے مغفرت طلب کرتا ہوں۔  
اس حدیث کی تشریح بعض اکابر نے یوں بیان کی ہے کہ آپ ﷺ کے درجات  
عالية میں ہر آن ترقی ہوتی رہتی تھی اور آپ جب بھی ترقی کا کوئی الگا درجہ حاصل  
کرتے تو پچھلے درجہ سے استغفار فرماتے تھے۔ جب یہ بات طے ہو گئی تو ہم یہ  
کہتے ہیں کہ خلفاء راشدین ﷺ نے مباحثات میں توسع سے کام نہیں لیا تھا اور  
تنگی عیش پر صبر اور جذ و جهد کے معاملہ میں ان کی سیرت سرور دو عالم ﷺ کی  
سیرت سے مشابہ تھی..... رہی بات حضرت معاویۃ رضی اللہ عنہ کی سو اگرچہ وہ کسی منکر

(۱) - (انحراف علی شرح العقائد..... ص ۳۰۹، نصب الامام واجب الاجماع)

کے مرتكب تو نہیں ہوئے، لیکن انہوں نے مباحثات میں (قدرتے) توسع سے کام لیا اور حقوقِ خلافت کی ادائیگی میں وہ خلفائے راشدینؓ کے درجہ میں نہیں تھے لیکن ان کی برابری نہ کر سکنا، ان کے لیے (کسی طرح بھی) موجب قدر نہیں ہے۔

اس ناکارہ کے مخدوم اور کریم بزرگ مفکرِ اسلام، سلطان المتكلّمین، امام المذاہرین حضرت اقدس علامہ ڈاکٹر خالد محمود صاحب اطآل اللہ حیاتہ نے بھی سیدنا معاویہؓ کے عہد خلافت پر جس مدلل انداز میں جامع تبصرہ فرمایا ہے وہ آپؑ ہی پر بس ہے، اسے ملاحظہ فرمائیے:

”حضرت معاویہؓ کا دور حکومت خلافت راشدہ اور خلافت عائمہ کے مابین کا عبوری دور ہے آپؑ کی حکومت خلافت عادلہ تھی جس میں کتاب و سنت کو آئندی بالادستی حاصل تھی اور عدل و النصف کی حدود قائم تھیں، لیکن اس کا معیار خلافت راشدہ کے دوسرے درجہ پر تھا۔ خلفائے راشدین سیرت نبویؓ کے بہت زیادہ قریب تھے۔ روزمرہ کی زندگی میں صبر و ایثار کا پیمانہ تھا۔ بشری تقاضوں میں وہ جہد و مشقت سے گزرتے تھے اور مباح امور میں وہ توسع اور فراخی کی راہ سے نہیں توکل اور تقویٰ کی راہوں پر چلتے تھے۔ حضرت امیر معاویہؓ کو اپنے پورے دورِ خلافت میں کسی خلاف شرع راہ پر نہیں چلے، لیکن مباح امور میں وہ بھی وسعت سے بھی کام لیتے تھے اور وقت گزرنے سے اس توسع کا اوپر کے حلقة میں آ جانا ایک فطری امر تھا حق یہ ہے کہ آپؑ کا دور حکومت خلافت تھا۔ آپؑ نے حکومت کسی سے وارثت میں نہ لی تھی۔ سیاسی راہ سے آپؑ اقتدار پر آئے تھے۔

آپؑ کا پہلا دور حکومت حضرت عمر اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہما کی نیابت میں تھا اور دوسرا دور حضرت حسنؓ کی صلح سے شروع ہوتا ہے جو ملک کی قومی اور سیاسی سطح پر قائم ہوا تھا۔ ثم ملکا (کہ خلافت پھر ملوکیت ہو جائے گی) میں لفظ ثم (پھر اس کے بعد) غور طلب ہے اور اس سے وہ حکومت مراد ہو گی جو اس تیس سال کے بعد شروع ہوا اور حضرت معاویہؓ کی حکومت تو تیس سال کے اندر سے شروع ہو چکی تھی۔ گو وہ خلافت تامہ کی صورت میں نہ تھی۔ ہاں خلافت علی منہاج النبیؐ

کے حکمران خلافائے اربعہ ہی ہیں۔ خلافتِ راشدہ اور خلافتِ عادلہ کے اس باریک فاصلے کو عقائدِ نسفی کی شرح نبراس میں تفصیل سے ذکر کیا گیا ہے۔

اس سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ مباحث امور میں خلافائے اربعہ تحریر ز اور اجتناب کی راہ سے چلے اور یہ عزیمت کی راہ تھی اور سیدنا حضرتِ معاویہ ﷺ نے ایسے کئی موقع پر توسع اور رخصت کی راہ اختیار فرمائی (۱) اور یہ کسی پہلو سے محل اعتراض اور موحّد طعن نہیں (ہاں) افضلیت اور بات ہے۔

آپ کی حکومت کو اگر کسی پہلو سے ملوکیت بھی کہا جائے تو یہ ایسی ملوکیت تھی جس سے خلافت کی نفی نہیں کی جاسکتی اور یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ سیدنا حضرت حسن ﷺ خلافت کو ملوکیت کے پرداز دیں۔ اس جہت سے تو ملوکیت کے بانی حضرتِ حسن ﷺ ہو جائیں گے کہ انہوں نے خلافت کو ملوکیت کے پرداز کیا اور ظاہر ہے کہ اس صورت میں ان کا یہ اقدام محلِ مدح نہ رہے گا۔ حالانکہ آپ ﷺ نے اپنی ایک پیشین گوئی میں حضرتِ حسن ﷺ کے اس اقدام کو محلِ مدح میں ذکر کیا ہے کہ اس امت کے دو فرقہ عظیمہ آپ کے اس اقدام (صلح) سے ایک ہو جائیں گے۔ واللہ اعلم وعلمه واتم واحکم (۲)۔

یہ ہے عہدِ خلافت سیدنا معاویہ ﷺ کی صحیح حیثیت..... البتہ یہاں ایک شبہ وارد ہوتا ہے، اس کا ازالہ بھی ضروری ہے وہ یہ کہ بعض علماء نے سیدنا معاویہ ﷺ کو ملوک (بادشاہ) کہہ کر خطاب کیا ہے، اس کی کیا وجہ ہے؟ علامہ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں:

(۱)- مباحثات میں توسع کی وجہ بیان کرتے ہوئے حضرت علامہ عبدالعزیز فراہروی رحمۃ اللہ علیہ لکھتے ہیں:  
ولعل توسعہ فيها لقصورهم سائر ابناء الزمان وان لم يوجد فيه ذلك كما علمت وأما رجحان الخلفاء الاربعة في العبادات والمعاملات فظاهر لاسترة فيه . (الناحیہ.....۳۶۲، تحت فصل فی الاجوبة عن مطاعنة)

”اور شاید ان کا مباحثات میں توسع اختیار کرنا، ابناۓ زمانہ کے قصورِ بہت کی بنابر تھا، اگرچہ خود ان کی ذات میں یہ چیز نہیں تھی جیسا کہ معلوم ہو چکا ہے، باقی خلافائے اربعہ کا عبادات و معاملات میں رجحان بالکل ظاہر ہے، جس میں کوئی خفا نہیں۔“

(۲)-(عقبات.....۳۲۲-۳۲۳)

”جو شخص حضرت معاویہؓ کی حکومت پر ملوکیت کے لفظ کا اطلاق کرتا ہے اس سے اس کی مراد یہ ہوتی ہے کہ ان کی حکومت میں مذکورہ احتجادات واقع ہوئے اور جو شخص اسے خلافت قرار دیتا ہے اس کی مراد یہ ہوتی ہے کہ حضرت حسنؓ کی دستبرداری اور اہل حل و عقد کے اتفاق کے بعد وہ خلیفہ برحق اور واجب الاطاعت تھے اور اطاعت کے لحاظ سے لوگوں پر ان کے وہی حقوق تھے جو ان سے پہلے خلفائے راشدینؓ کو حاصل تھے (۱)۔“

کیا اسلام میں ملوکیت (بادشاہت) مذموم ہے؟:

یہ بات خود سمجھنے کے قابل ہے کہ کیا اسلام میں بادشاہت فی نفسہ مذموم ہے یا نہیں؟ یا صرف وہ بادشاہت بُری ہے جو احکامِ شریعت کے خلاف ہو اور اس کی بنیاد تصورِ خلافت کے منافی ہو..... خود قرآن مجید میں اللہ کے لیے ہے:

لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمُ (۲)۔

”آج کے روز کس کی حکومت ہوگی؟“ -

هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ (۳)۔

”وہ ایسا معبود ہے کہ اس کے سوا کوئی اور معبود نہیں وہ بادشاہ ہے (سب عبیوں سے) پاک“ -

اسی طرح بنی اسرائیل نے اپنے پیغمبر (سموئیل) سے درخواست کی کہ ہمارے لیے کوئی بادشاہ مقرر کر دیں جس کی قیادت میں ہم جہاد کریں۔ انہوں نے باذنِ الٰہی بتایا کہ اللہ نے تمہارا بادشاہ طالوت کو مقرر کیا ہے۔ اگر ملوکیت کوئی مذموم چیز ہوتی تو نہ پیغمبرِ اللہ سے اس کی مدد طلب کرتے اور نہ ہی اللہ ان کی اس دعا کو شرفِ قبولیت سے نوازتے۔

الَّمْ تَرَ إِلَى الْمَلَاءِ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ بَعْدِ هُوْسِيِّ إِذْ قَالُوا  
لِبْنِي لَهُمُ ابْعَثْ لَنَا مَلِكًا نُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ..... إِنَّ اللَّهَ قَدْ  
بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا (۴)۔

(۱)-(الصواعق الْحُرْقَة..... ج ۲۱۹، فی بیان اعتقاد اهل السنّۃ والجماعۃ فی الصحاۃ (صحیح)

(۲)-(المؤمن: ۱۶) (۳)-(الحضر: ۲۳۳) (۴)-(البقرہ: ۲۳۷-۲۳۶)

” (اے مخاطب!) تجھ کو بنی اسرائیل کی جماعت کا قصہ جو مویٰ (علیہ السلام) کے بعد ہوا ہے، تحقیق نہیں ہوا جبکہ ان لوگوں نے اپنے ایک پیغمبر سے کہا کہ ہمارے لیے ایک بادشاہ مقرر کر دیجیے کہ ہم اللہ کی راہ میں (جالوت سے) قتال کریں..... کہ اللہ تعالیٰ نے تم پرتالوت کو بادشاہ مقرر فرمایا ہے۔“

اسی طرح سلیمان علیہ السلام اور ان کے والد ماجددونوں نبی بھی تھے اور بادشاہ بھی (۱)۔

حضرتِ داؤد علیہ السلام کے بارے میں ارشادِ باری ہے:

**وَاتَّهُ اللَّهُ الْمُلْكَ وَالْحِكْمَةَ (۲)**

” اور ان کو (یعنی داؤد کو) اللہ تعالیٰ نے سلطنت اور حکمت عطا فرمائی۔“

حضرت سلیمان علیہ السلام نے اپنے لیے دعاء مانگی تھی:

**رَبُّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَا يَنْبَغِي لَا حَدٍ مِّنْ بَعْدِي (۳)**.

” اے میرے رب! میرا (پچھلا) قصور معاف کر اور (آنندہ کے لیے) مجھ کو اسی سلطنت دے کہ میرے سوا (میرے زمانہ میں) کسی کو میر نہ ہو۔“

اس بحث کو مزید طول دیا جاسکتا ہے۔ لیکن مسئلہ سمجھنے کے لیے اتنی بات کافی ہے کہ ”ملوکیت“ اپنی ذات میں کوئی عیب نہیں رکھتی ”ملک“ اسے اچھا یا برابر بناتے ہیں۔

### سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کا عہد خلافت:

اب ہم سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے عہد خلافت پر صحابہ کرامؓ، تابعینؓ اور اکابر علمائے اعلامؓ کے تبصرے نقل کرتے ہیں، جس سے ان کے عہد حکومت کو سمجھنے میں مزید مدد ملتے گی۔

(۱) حبر امت حضرت سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہما:

آپ فرماتے ہیں:

(۱)- (تاریخ ابن خلدون..... ج ۲ ص ۱۳۳)

(۲)- (البقرۃ: ۲۵۱)

(۳)- (ص: ۳۵)

**سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ** — گمراہ کن غلط فہمیوں کا ازالہ (۲۶۶) عہد معاویہ رضی اللہ عنہ کے لائق اتباع نہ ہونے کا الزام

مارأیت رجلاً كان أخلاق بالملك من معاویة (۱).

”میں نے معاویہ رضی اللہ عنہ سے بڑھ کر سلطنت اور فرمانروائی کے لائق کسی کو

نہ پایا۔“ -

(۲) ایک اور روایت میں ہے کہ:

مارأیت أحداً كان احق بالملك من معاویه (۲).

”میں نے معاویہ رضی اللہ عنہ سے بڑھ کر حکمرانی کا لائق کسی کو نہ پایا۔“ -

اسی طرح سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے انتقال کی خبر پہنچنے پر فرمایا:

(۳) اها والله ما كان مثل من قبله ولا ياتي بعده مثله (۳).

”بخدا! معاویہ اپنے پیش رو خلفاء کی مثل تو نہیں تھے لیکن ان کے بعد ان کا مثل نہیں آئے گا۔“ -

(۲) سیدنا علی المرتضی کرم اللہ وجہہ (۳۰ھ):

آپ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

أيها الناس! لا تکرروا إمارۃ معاویة، والله! (لو فقد تمواه) لقد

رأيتم الرؤس تندر من کو اهلها کأنها الحنظل (۴).

”اے لوگو! تم معاویہ رضی اللہ عنہ کی امارت کو برامت جانو، کیونکہ اللہ کی قسم اگر تم نے انہیں کھو دیا تو تم دیکھو گے کہ سراپے شانوں سے یوں جدا ہوں گے جس طرح حظطل کا بھل اپنے درخت سے (ٹوٹ کر) گرتا ہے۔“ -

(۱)-(\*البداية والنهاية ..... ج ۸، ص ۱۳۵، تحت ترجمة معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*الاصابہ ..... ج ۳، ص ۳۱۳، تحت تذکرہ معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(۲)-(\*التاریخ الکبیر للبخاری ..... ج ۳، ص ۳۷۲، باب تذکرۃ معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*البداية والنهاية ..... ج ۸، ص ۱۳۵، تحت ترجمة معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(۳)-(\*انساب الاشراف ..... ج ۳، ص ۳۷۲، قسم اول، تحت معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(۴)-(\*المصنف لابن ابی شیبہ ..... ج ۱۵، ص ۲۹۲-۲۹۳، کتاب الجمل، تحت باب ما ذکر فی صفين)

(\*البداية والنهاية ..... ج ۸، ص ۱۳۳، تحت ترجمة معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

### (۳) سیدنا امام حسن رضی اللہ عنہ (۵۰ھ):

جب سیدنا امام حسن رضی اللہ عنہ نے سیدنا امیر معاویہ رضی اللہ عنہ سے صلح کی تو بعض کم فہم لوگوں نے آپ رضی اللہ عنہ کے اس اقدام کو موجب قدح جان کر آپ رضی اللہ عنہ کو مطعون کیا تو آپ رضی اللہ عنہ نے فرمایا، مجھے براحت کہو، کیونکہ میں نے آنحضرت رضی اللہ عنہ سے سنا ہے:

لاتذهب الايام واللیالی حتى یملک معاویۃ<sup>(۱)</sup>.

”رات اور دن کی گردش اس وقت تک ختم نہ ہوگی جب تک معاویۃ  
حکمران نہ ہو جائیں“۔

### (۴) سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما (۳۷ھ):

مارأیت أحداً بعد رسول الله اسود من معاویۃ<sup>(۲)</sup>.

”میں نے آنحضرت رضی اللہ عنہ سے بعد معاویہ رضی اللہ عنہ سے بڑھ کر لائق  
حکمرانی (یعنی امورِ مملکت کا ماہر) کسی کو نہیں دیکھا“۔

نیز: فقیل له ابو بکر و عمر و عثمان و علیؑ فقال: كانوا  
والله - خيرا من معاویۃ و افضل ، معاویۃ اسود<sup>(۳)</sup>

”اللہ کی قسم! ابو بکر و عمر و عثمان و علیؑ معاویہ رضی اللہ عنہ سے بہتر اور افضل  
تھے، لیکن حکمرانی میں امیر معاویہ رضی اللہ عنہ سے فاقع اور بہتر تھے“۔

### (۵) سیدنا سعد بن ابی وقاص رضی اللہ عنہ (۱۵ھ):

مارأیت أحداً بعد عثمان أقضى بحق من صاحب هذا الباب<sup>(۴)</sup>.

(۱)- (البداية والنهاية.....ج ۸ ص ۱۳۱، تحت ترجمة معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(۲)- (\*تاریخ اسلام للذہبی.....ج ۲ ص ۳۲۱، تحت ترجمة معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*اسد الغابۃ.....ج ۵ ص ۲۲۱، معاویۃ بن سحر رضی اللہ عنہما)

(۳)- (\*اسد الغابۃ.....ج ۵ ص ۲۲۲، تحت معاویۃ بن صخر بن حرب رضی اللہ عنہما)

(\*البداية والنهاية.....ج ۸ ص ۱۳۵، تحت ترجمة معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*البداية والنهاية.....ج ۸ ص ۱۳۲، تحت ترجمة معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*تاریخ اسلام للذہبی.....ج ۲ ص ۳۲۱، تحت ترجمة معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ۔ گراہ کن غلط فہمیوں کا ازالہ (۲۶۸) عہد معاویہ رضی اللہ عنہ کے لائق اتباع نہ ہونے کا الزام

”میں نے سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کے بعد معاویہ رضی اللہ عنہ سے بڑھ کر کسی کو حق کا پورا کرنے والا اور حق کا فیصلہ کرنے والا نہ پایا“۔

## (۶) حضرت کعب ابخار رحمہ اللہ:

قال کعب لن یملک أحد من هذه الأمة ماملک معاویة (۱).

”امّت میں معاویہ رضی اللہ عنہ سے بڑھ کر اور بہتر حکمرانی کسی نے نہیں کی“۔

## (۷) حضرت امام ابواسحاق رحمہ اللہ:

روی ابوبکر بن عیاش عن أبي اسحاق قال: ما رأيتم  
بعدك مثله .. يعني معاویہ (۲).

”ابو بکر بن عیاش سے مردی ہے کہ فرمایا ابو اسحاق نے کہ میں نے  
معاویہ رضی اللہ عنہ کے بعد ان کا مثل نہیں دیکھا“۔

## (۸) حضرت مجاہد رحمۃ اللہ علیہ:

لوأدركم معاویۃ لقلتم هذا المهدی (۳).

”اگر تم معاویۃ (کے عہد) کو پالیتے تو کہتے کہ مہدی تو یہ ہیں“۔

## (۹) حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ (۲۷۲۸ھ):

وَكَانَتْ سِيرَةُ معاوِيَةَ مَعْرِيَّةً مِنْ خِيَارِ سِيرَةِ الْوَلَاةِ وَكَانَتْ  
رِعِيَّةً يَحْبُّونَهُ وَقَدْ ثَبَّتَ فِي الصَّحِيفَتِينَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ خِيَارُ أَئْمَاتِكُمُ الَّذِينَ تَحْبُّونَهُمْ وَيَحْبُّونَكُمْ  
وَتَصْلُونَ عَلَيْهِمْ وَيَصْلُونَ عَلَيْكُمْ (۴).

(۱)-(\*انساب الاشراف ..... ج ۲۳ ص ۱۰۰، تحت لقسم الاول، ترجمة معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\*تاریخ اسلام للذہبی ..... ج ۳ ص ۳۱۲، تحت ترجمة معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(۲)-(\*مشقی للذہبی ..... ص ۲۸۸، تحت شناء الائمه الاعلام علی معاویۃ رضی اللہ عنہما)

(۳)-(\*العواصم من القواصم ..... ص ۲۰۵)

(۴)-(\*منہاج السنۃ ..... ج ۳ ص ۱۸۹، تحت جواب مطاعن عثمان)

”حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا برتاو اپنی رعیت کے ساتھ بہترین حکمران کا برتاو تھا اور آپ کی رعایا آپ سے محبت کرتی تھی اور بخاری و مسلم (کی احادیث) سے ثابت ہے کہ آنحضرت رضی اللہ عنہ نے فرمایا۔ تمہارے امراء میں سے بہترین امیر وہ ہیں کہ تم ان سے محبت کرتے ہو اور وہ تم سے محبت کرتے ہوں، تم ان کے حق میں (رحمت کی) دعا کرتے ہو اور وہ تمہارے حق میں۔“

#### (۱۰) حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ (۲۷۷ھ):

وأجمعـت الرعـايا عـلـى بـيـعـتـهـ فـي سـنـةـ اـحـدـيـ وـأـرـبـعـينـ كـمـاـ قدـمـنـاـ، فـلـمـ يـزـلـ مـسـتـقـلـاـ بـالـأـمـرـهـ فـي هـذـهـ الـمـدـةـ إـلـىـ هـذـهـ السـنـةـ ۲۰ـھـ الـتـىـ كـانـتـ فـيـهـاـ وـفـاتـهـ، وـالـجـهـادـ فـيـ بـلـادـ الـعـدـوـ قـائـمـ، وـكـلـمـةـ اللـهـ عـالـيـةـ. وـالـغـنـائـمـ تـرـدـ إـلـيـهـ مـنـ أـطـرافـ الـأـرـضـ، وـالـمـسـلـمـوـنـ مـعـهـ فـيـ رـاحـةـ وـعـدـلـ، وـصـفـحـ وـعـفـوـ<sup>(۱)</sup>.

”آپ کے عہد خلافت میں جہاد کا سلسلہ قائم رہا، اللہ کا کلمہ بلند ہوتا رہا اور مالی غنیمت سلطنت کے اطراف سے بیت المال میں آتا رہا اور مسلمانوں نے راحت و آرام اور عاقیت و انصاف و عدل سے زندگی بسر کی،“

#### (۱۱) حافظ ذہبی رحمہ اللہ (م ۲۸۷ھ):

فضـائلـ مـعـاوـيـةـ فـيـ حـسـنـ السـيـرـةـ وـالـعـدـلـ وـالـاحـسـانـ كـثـيرـةـ<sup>(۲)</sup>  
”امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے فضائل، حسن سیرت اور عدل و احسان کے اعتبار سے بے شمار ہیں،“

کیا ان واضح بیانات کے بعد بھی سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کا عہد حکومت مثالی نہیں تھا؟ اب ہم مُصطفیٰ نام و نسب کے تین مناقشات کا جواب تحریر کرتے ہیں:

(۱)- (المداییۃ والتهلیۃ ..... ج ۲۸ ص ۱۱۹، تحت سنہ ۲۰ھ ذکر معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(۲)- (المنقی لللہ ہبی ..... ص ۳۸۸، تحت شناء الشمۃ الاعلام علی معاویۃ و حکمه و سیرتہ اخ)

مناقشه اول:

حضرت معاویہؓ کا عہدِ خلافت، خلافتِ راشدہ کے مشاہد نہیں تھا۔

مناقشه دوم:

حضرت عمر بن عبدالعزیز رحمہ اللہ کا عہدِ خلافت، خلافتِ راشدہ کے مشابہ ہونے کی وجہ سے  
حضرت معاویہؓ کے عہدِ خلافت سے افضل تھا۔

مناقشه سوم:

حدیث فعلیکم بسننی الخ کے تحت حضرت عمر بن عبدالعزیز رحمہ اللہ کا عہدِ خلافت  
لائق اتباع ہے، جبکہ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کا عہدِ خلافت خلافتِ راشدہ سے عدم مشابہت کی بناء پر لائق  
عدم اتباع ہے۔

## جواب مناقشة اول:

اس پر ہم پانچ شہادتیں پیش کرتے ہیں:

**أُمّ الْمُؤْمِنِينَ سَيِّدُهُ عَالَمُهُ صَدِيقُهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ:**

حمدیقہ کائنات، ام المؤمنین حضرت سیدہ عائشہ صدیقہ سلام اللہ علیہا فرماتی ہیں:

والذى سُنَّ الْخَلْفَاءُ بَعْدَهُ وَحَضَتْ مَعَاوِيَةُ عَلَى الْعَدْلِ

## و اتباع اثرهم<sup>(١)</sup>

” اور اللہ نے آپ ﷺ کے بعد خلفاء راشدین ﷺ کو ہدایت پر چلایا اور معاویہ کو عدل و انصاف اور خلفاء راشدین ﷺ کے نقش قدم پر چلنے کی توفیق دی ”۔

موزخ شهیر حضرت علامہ ابن خلدون رحمہ اللہ:

اسی اتباع خلفاء راشدین کے باعث حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا عہد خلافت "خلافت راشدہ" معلوم ہوتا تھا اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ خلیفہ راشد (گوسیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ) خلافت خلافت خلافت راشدہ موعودہ

(١) - (البداية والنهاية ..... ج ٨ ص ١٣١ هـ ٢٠٢٤ تتحت ترجمة معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما)

میں شامل نہ تھی) حضرت علامہ ابن خلدون رکھتے ہیں:

وقد کان ينبغي ان تلحق دولة معاویة و أخباره بدول الخلفاء  
وأخبارهم فهو تأليهم في الفضل والعدالة والصحبة، ولا ينظر  
في ذلك الى حديث : "الخلافة بعدى ثلاثة" فإنه لم يصح  
والحق ان معاویة في عدد الخلفاء..... وحاشی الله أن يشبه  
معاویة بأحد ممن بعده . فهو من الخلفاء الرashدین <sup>(۱)</sup>.

"مناسب یہی تھا کہ حضرت معاویہ رض کی خلافت اور ان کے حالات کو، تم اسی جلد میں خلفائے راشدین رض کی خلافت اور ان کے تذکرہ کے ساتھ ذکر کرتے، کیونکہ آپ کی فضیلت، عدالت اور مقامِ صحابیت میں ان کے تابع ہیں اور اس سلسلہ میں حدیث الخلافة بعدی ثلاثة ثلاثون ستر (کہ خلافت میرے بعد تیس سال رہے گی) کی طرف نہ دیکھنا چاہیے کیونکہ پایہِ صحت کو نہ پہنچی، حق بات یہ ہے کہ حضرت معاویہ رض کا شمار خلفائے راشدین رض میں ہے..... حاشاد کلا حضرت معاویہ رض پنے ما بعد خلفاء کے ہرگز مشابہ نہیں بلکہ وہ خلفائے راشدین رض میں سے ہیں"۔

## شہید بالا کوٹ حضرت مولانا شاہ اسماعیل شہید رحمۃ اللہ علیہ:

حضرت مولانا شاہ اسماعیل شہید رحمۃ اللہ علیہ ہمارے مقتد او پیشوائیں، فرماتے ہیں:  
"سلطانِ کامل حکمی خلیفہ راشد ہے، یعنی اگرچہ خلافتِ راشدہ تک نہیں پہنچا، لیکن خلافتِ راشدہ کے عمدہ آثار بعض ظواہر شریعت کی خدمت صدق و اخلاص سے اس سے صادر ہوں..... سلطانِ کامل، سلاطین اور خلفائے راشدین رض کے درمیان ایک بربزخ کی طرح ہے۔ اگر لوگ دیگر سلاطین کو دیکھیں تو اس سلطانِ کامل کو خلیفہ راشد تصور کریں اور اگر خلفائے راشدین رض

(۱) - (تاریخ ابن خلدون ..... ج ۲ ص ۱۱۳۰، ۱۱۳۱، تحریک الحسن و تبلیغہ الامر معاویہ)

کا حال معلوم کریں تو اسے سلطانِ کامل سمجھیں۔ چنانچہ سلطانِ شام (حضرت معاویہ رض) نے فرمایا:

لست فیکم مثل ابی بکر و عمر ولکن مسترون امراء من بعدی  
میں تم میں ابو بکر و عمر جیسا حکمران تو نہیں ہوں۔ لیکن میرے بعد عنقریب  
امیر دیکھو گے۔

بناء بریں اس کی سلطنت کا زمانہ نبوت اور خلافتِ راشدہ کے ساتھ  
مشابہت رکھتا ہے۔ پس اس وجہ سے یہ کہہ سکتے ہیں کہ خلافتِ راشدہ کے زمانہ کی  
اپنادے اس سلطنتِ کاملہ کا زمانہ گذر جانے تک ترقی اسلام کا زمانہ ہے<sup>(۱)</sup>۔

### جناب احمد رضا خاں صاحب بریلوی:

جناب احمد رضا خاں صاحب بریلوی (م ۱۳۳۱ھ) جن کی کتب اور اشعار کے حوالوں سے  
مصنف نام و نسب نے اپنی کتاب کو جا بجا مزین کیا ہے، وہ سیدنا معاویہ رض کو خلیفہ راشد تسلیم  
کرتے ہیں، جسے ہم بطورِ الراہی جواب کے نقل کر رہے ہیں:  
عرض: خلافتِ راشدہ کس کس کی خلافت تھی؟

ارشاد: ”ابو بکر صدیق، عمر فاروق، عثمان غنی، مولا علی، امام حسن، امیر معاویہ اور  
عمر بن عبد العزیز رض کی خلافت، خلافتِ راشدہ تھی<sup>(۲)</sup>۔“

### جناب فیض احمد اویسی بریلوی:

شارح حدائق بخشش اور معروف بریلوی محقق و مصنف جناب فیض احمد اویسی لکھتے ہیں:

”امیر معاویہ و عمر بن عبد العزیز رض کی خلافت کو مطلق خلافتِ راشدہ

نہیں بلکہ مشابہ خلافتِ راشدہ کہا جائے گا<sup>(۳)</sup>۔“

(۱)-(منصب امامت.....ص ۲۷-۱۲۹، فصل دوم تحت سلطانِ کامل اور دیگر سلاطین میں فرق، نکتہ دوم)

(۲)-(ملفوظاتِ احمد رضا خاں .....ج ۳ ص ۳۱۹)

(۳)-(حضرت امیر معاویہ رض .....ص ۱۵)

## جواب مناقشہ دوم:

رہی بات سیدنا معاویہؓ اور حضرت عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ کے عہد حکومت میں فرق کی تو اس کے لیے حضرت امام الاعمش رحمہ اللہ تعالیٰ (جو حضرت سیدنا امام اعظم ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے استاذ ہیں اور جو سیدنا معاویہؓ کو ان کی بے پناہ خوبیوں کے باعث ”المصحف“ کے لقب سے یاد کرتے تھے<sup>(۱)</sup>) کا بیان ملاحظہ ہو:

ایک مرتبہ امام اعمش (سلیمان بن مہران) رحمہ اللہ کی مجلس میں حضرت عمر بن عبد العزیز قدس سرہ اور ان کے عدل و انصاف کا تذکرہ ہوا تو آپ نے فرمایا:

كيف لو أدر كتم معاویة؟ قالوا : في حلمه؟ قال : لا والله،  
بل في عدله<sup>(۲)</sup>.

”اگر تم معاویہؓ کا عہد پالیتے تو تمہیں پتہ چل جاتا، لوگوں نے کہا ان کی حلم و بردباری کا؟ فرمایا، نہیں (حلم اور بردباری تو ان کے اندر آنحضرت ﷺ کی دعا کی برکت سے تدرجہ کمال موجود تھی ہی..... ناقل) بلکہ ان کے عدل و انصاف کا،“

یعنی حلم و بردباری میں تودہ فال قائم تھے ہی۔ بقول قبیصہ بن جابرؓ  
مارأیت رجلاً أتقل حلمًا، ولا أبطأ جهلاً، ولا بعد أنا نائمٌ<sup>(۳)</sup>.

”یعنی میں نے معاویہؓ سے بڑھ کر حوصلہ مند، جہالت سے دور، باوقار و حليم آدمی نہیں دیکھا“۔

سو اگر حضرت عمر بن عبد العزیز رحمۃ اللہ علیہ کا عہد خلافت، خلافت راشدہ کے مشابہ ہے تو

(۱)- (العواصم من القواصم ..... ص ۲۱۰)

(۲)- (\* منهاج السنة ..... ج ۳ ص ۸۵، فصل والقاعدة الكلية في هذه الانعتقدانج)

(\* المتنقى ..... ص ۳۸۸، تحت شاء الائمة على معاویة وحكمه وسيرته)

(\* العواصم من القواصم ..... ص ۲۰۵)

(۳)- (\* تاریخ اسلام للذہبی ..... ج ۳ ص ۳۱۵، ترجمۃ معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(\* الہدایہ والنہایہ ..... ج ۵ ص ۱۳۵، ترجمۃ معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

سیدنا معاویہؓ کا بالا ولی ہے۔ جس پر اُمّ المُؤْمِنین سیدہ عائشہ سلام اللہ علیہا، حضرت علامہ ابن خلدون رحمہ اللہ، حضرت شاہ اسماعیل شہید رحمۃ اللہ علیہ اور جناب فیض اویسی اور احمد رضا خان صاحب کے حوالہ جات نقل کر چکا ہوں۔ جہاں تک حضرت عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ کے طرزِ عمل کی بات ہے تو وہ سیدنا معاویہؓ کے خلاف زبان درازی اور بدگولی کرنے والے کو کوڑے لگواتے تھے<sup>(۱)</sup>۔

اُمّ المُؤْمِنین حضرت عائشہ صدیقہ سلام اللہ علیہا، حضرت مولانا اسماعیل شہید رحمۃ اللہ علیہ اور جناب فیض صاحب نے تو سیدنا معاویہؓ کے عہد خلافت کو خلافت راشدہ کے مشابہ ہی مانا ہے۔ لیکن آپ کے مقیداً اور زہماجی کی ثقایت اور علم و فضل پر پوری دنیا کے بریلویوں کا اتفاق ہے، وہ صراحتاً سیدنا معاویہؓ کے عہد خلافت کو خلافت راشدہ قرار دے رہے ہیں۔ آخر میں فاضل بریلوی کا ایک حوالہ حاضر خدمت ہے، جو انہوں نے علامہ خفاجی<sup>(۲)</sup> رحمۃ اللہ علیہ کے حوالہ سے لکھا ہے، اسے بہ چشم عبرت ملاحظہ فرمائیں:

وَمَنْ يَكُونَ يَطْعَنُ فِي مَعَاوِيَةٍ

فَذَكْرُ كُلُّبٍ مِّنْ كَلَابِ الْهَاوِيَةِ

”جو حضرت امیر معاویہؓ پر طعن کرے وہ جہنمی گتوں میں سے ایک

کتا ہے<sup>(۳)</sup>۔

### مناقشة سوم:

حدیث شریف میں آتا ہے کہ:

فَإِنَّمَا مَنْ يَعْشُ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسِيرِيُّ اخْتِلَافًا كَثِيرًا،

فَعَلَيْكُمْ بِسَنْتِي وَسَنَةِ الْخَلْفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيَّيْنَ تَمْسَكُوا

(۱)-(\* طبقات ابن سعد... ج ۵، ص ۲۹۹، تحت عمر بن عبد العزیز)

(\* البداية والنهاية... ج ۸، ص ۱۳۹)

(۲)-علامہ خفاجی رحمۃ اللہ علیہ (م ۱۰۲۹ھ) نے یہی بات نیم الریاض ج ۳ ص ۲۷۵ پر تحریر فرمائی ہے۔

(۳)-(احکام شریعت... ج اص ۱۰۳)

بها و عضواً علیها بالتواجد<sup>(۱)</sup>

”تم میں سے جو شخص میرے بعد زندہ رہا وہ بہت سے اختلافات دیکھے گا اس لیے میری سُنت اور میرے بعد خلفائے راشدین جو ہدایت یافتہ ہیں، کی سُنت کو لازم پکڑو! اور اس کو دانتوں سے مضبوط تھام لو!“

مصطفیٰ نام و نسب مذکورہ بالا حدیث مبارکہ نقل کرنے کے بعد ارقام فرماتے ہیں:

”آنحضرت ﷺ کے ارشادِ گرامی کے مطابق اس کی سُنت کا اتباع ضروری ہوگا، جس کے عہدِ اقتدار میں خلفائے راشدینؓ کی معنویت پائی جائے اور جس کے دورِ اقتدار میں خلافت راشدہ کارنگ ڈھنگ نہ ہوا اس کی سُنت کا اتباع نہ کیا جائے گا اور پھر یہ حکم دورِ صحابہؓ، تابعینؓ اور تبع تابعینؓ تک ہی محدود نہیں، اس کے مخاطبین اول صحابہؓ اور پھر قیامت تک آنے والی امت مسلمہ ہے (۲) اس تفصیلی جائزے سے ایک منصف مزاج اور ذی عقل انسان بنو امیہ کی دینی حیثیت اور مقام کا خود اندازہ کر سکتا ہے، اگر اب بھی کوئی شک و شہہد ہے، کسی گوشے میں جا گزیں ہو جب کہ ہم نے اپنی طرف سے کچھ نہیں کہا تو ایسی صورت میں ان افراد کے لیے ہم بارگا و ایزدی میں بھی دعا کر سکتے ہیں۔۔۔۔۔“  
بع بے حاصل ایسا یاد انشے یا مرگ ناگا ہے (۳)۔

(۱)- (\*جامع ترمذی..... ج ۲ ص ۹۲، کتاب العلم، باب ما جاء في الأخذ بالسنة الخ)

(\*سنن البی‌داود..... ج ۲ ص ۹۲، کتاب السنة، باب فی لزوم السنة)

(\*مشکلۃ المصائب..... ص ۳۰، کتاب الایمان، باب الاعتصام بالكتاب والسنة)

(\*ابن ماجہ..... ص ۵، باب اتباع نہ الخلفاء الراشدین الحمد بین)

(\*متدرک حاکم..... ج اص ۹۵)

(۲)- بالکل بھی بات جناب محمود احمد عباشی بھی فرماتے ہیں اور مصطفیٰ نام و نسب اس باب میں ضرور جناب عباشی کے ہم نوا و ہم عقیدہ ہیں، عباشی صاحب حدیث فعلکیم بنسقی الخ کے تحت ارقام فرماتے ہیں:

”جن لوگوں نے راشدین کی تعداد چار مقرر کر دی ہے وہ بے دلیل ہے بلکہ اسے بھی تجویز صدی ہجری کی اختراع کہنا چاہیے کیونکہ تمام نصوص صریحہ و ثابتہ اور تعامل صحابہؓ کے خلاف ہے، راشدین کی نہ کوئی تعداد معین ہے اور نہ اس سلسلے میں زمانہ کی کوئی تحدید ہے بلکہ اس امر کی صراحت ہے کہ یہ سلسلہ صدیوں تک رہے گا۔“ (حقیقت خلافت و ملوکیت..... ص ۱۱)

(۱)- (نام و نسب..... ص ۵۵۵)

**الجواب:** مُصنفِ نام و نسب نے اپنی کمال فیاضی اور زورِ اجتہاد سے پوری امتِ مسلمہ کو (سوائے سیدنا معاویہؓ کے) اس حدیثِ مبارکہ کے عموم میں داخل کر دیا ہے۔ حالانکہ کسی آیت یا حدیث کے عموم و خصوص کا فیصلہ اکابر علمائے امت، حضراتِ محدثین و فقہائے کرام رحمہم اللہ کا فریضہ ہے، خود مُصنفِ نام و نسب بھی اصولی طور پر ہمارے اس بیان کو تسلیم کرتے ہیں، چنانچہ فتنہ یزید کے بیان میں حدیث ”مغفورِ حُمُم“ پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

”(کسی) حدیث کا مطلب چودہ سو سال گزرنے کے بعد تبدیل نہیں ہو سکتا، شارحین حدیث جن کے قلوب مفہوم حدیث کے امین تھے اور جنہوں نے حدیث کی خدمت و اشاعت میں اپنی پوری زندگیاں گزار دیں وہ اس بات کے زیادہ مستحق ہیں کہ حدیث کا مفہوم و مطلب بیان کریں (۱)۔“

ہمارا بھی مُصنفِ نام و نسب کو یہی مشورہ ہے کہ کم از کم اپنی ہی کبی بات پر تو عمل کریں، آئے جمہور محدثین کی تشریح و توضیح میں یہ معلوم کریں کہ (موعودہ) خلفائے راشدینؓ کتنے بزرگ ہیں؟ زیرِ بحث حدیث کے سلسلہ میں حضراتِ محدثین کی تحقیق کیا ہے؟ اور کون کون سے بزرگ ان کے نزدیک اس حدیث کے عموم میں داخل ہیں؟

حضراتِ خلفائے راشدینؓ رضی اللہ عنہم آنحضرت ﷺ کے مسلسل اور بلا فصل جانشین ہیں، انھیں انہمہ اربعہ بھی کہا جاتا ہے۔ ان کی خلافت مطلق حکومت نہیں، بلکہ خلافت علی منہاج النبوة ہے اور امتِ مسلمہ شروع ہی سے ان چار بزرگوں (یعنی حضرات شیخین و حضرات ختنینؓ) کو جانشین رسول ﷺ اور ان کی خلافت کو تتمہ مصطفویٰ چھٹیؓ تھی ہے، حضرت شاہ ولی اللہ صاحب رحمہ اللہ (۲۷۱ھ) لکھتے ہیں:

”ایام خلافت بقیہ ایام نبوت بودہ است (۲)۔“

”خلفائے راشدینؓ رضی اللہ عنہم کی خلافت کا زمانہ بقیہ زمانہ نبوت تھا۔“

سیدنا حسنؓ کا عہد خلافتِ راشدہ کا تتمہ و تکملہ تھا اس سے مراد یہ نہیں کہ آپؓ کی

(۱)-(نام و نسب..... ج ۵۰۸)

(۲)-(ازالۃ الخطاۃ..... ج ۱۰۰)

خلافت خلافے اربعہ کی طرح قرآن کی موعودہ خلافت راشدہ ہے، اسے خلافت راشدہ کا تہ اس لیے کہا گیا کہ خلافت راشدہ کے بعض مقاصد کی تکمیل (سیدنا معاویہؓ کے ساتھ مصالحت، جس کی پیش گوئی حدیث شریف میں مذکور ہے) آپ کے عہد خلافت ہوئی تھی، دوسرا آپ کا عہد خلافت تامہ بھی نہیں تھا کیونکہ آپ نے تمیص خلافت اتار کر سیدنا معاویہؓ کے حوالہ کر دی۔ خود خلافت سے دستبردار ہو کر ان کے ہاتھ پر بیعت فرمائی۔ سیدنا معاویہؓ کا عہد خلافت ایک مثالی عہد خلافت تھا۔ جس میں کتاب و سنت کو آئینی بالادستی حاصل تھی۔ لیکن آپ کا عقد خلافت استخلافاً نہیں بلکہ صلح و وجود میں آیا تھا۔ خلافت راشدہ (موعودہ) کے لیے جن اوصاف کا پایا جانا ضروری ہے، وہ سوائے مہاجرین کے اور کسی میں نہیں پائے جاتے اور سوائے خلافے اربعہ کے کوئی بھی خلیفہ ان صفات سے منصف نہیں ہے، اس لیے خلافے راشدینؓ صرف چار ہیں جو قرآن مجید کی آیت تکمیل و استخلاف کا مصدقہ ہیں۔

ہاں! ان دونوں بزرگوں (یعنی حضرات حسن و معاویہ رضی اللہ عنہما) کو ان کی صفات عالیہ اور رشد وہدایت کی بدولت حکماً خلیفہ راشد کہہ سکتے ہیں، لیکن قرآن کی مراد کے تحت ان کو (موعودہ) خلیفہ راشد نہیں کہہ سکتے۔ کیونکہ یہ خلافت راشدہ صرف مہاجرین اولین کے ساتھ خاص ہے اور حضرات حسن و معاویہ رضی اللہ عنہما تمام تر فضائل و کمالات کے باوصف مہاجرین میں داخل نہیں ہیں۔ جن حضرات نے سیدنا حسن، سیدنا معاویہ اور حضرت عمر بن عبد العزیزؓ کو خلیفہ راشد کہا ہے وہ ”حکماً“ کہا ہے۔ درجہ یہ بات ہر ایک کے نزدیک مسلم ہے کہ اصطلاحاً خلیفہ راشد صرف چار ہیں، قائدِ اہل سنت حضرت مولانا قاضی مظہر حسین صاحب رحمہ اللہ (م ۱۳۲۷ھ) آیت تکمیل و آیتِ استخلاف کیوضاحت میں فرماتے ہیں:

”آیت تکمیل (۱) میں اللہ تعالیٰ نے مہاجرین صحابہؓ کے متعلق ایک

(۱)- الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حِقٍ إِلَّا أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلَا دَفْعَ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِيَغْضِبُ لَهُمْ مِنْ صَوَامِعٍ وَبِيَمِعٍ وَصَلَوَاتٍ وَمَسَاجِدٍ يَذْكُرُ فِيهَا اسْمُ اللَّهِ كَثِيرًا وَلَيَنْصُرَنَ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٌ عَزِيزٌ الَّذِينَ إِنْ مَكْنُنُهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَتَوْا الزَّكُوْةَ وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَا عَنِ الْمُنْكَرِ وَاللَّهُ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ۔ (انج: ۳۰-۳۱)

”وہ لوگ جن کو زکالاں کے گھروں سے اور دعویی کچھ نہیں اس کے کہہ کہتے ہیں ہمارا رب اللہ ہے اور اگر نہ ہشاہیا کرتا اللہ ان لوگوں کو ایک دوسرے سے توڑ جاتے تکیے اور مدرسے اور عبادت خانے اور مسجدیں جن میں نام پڑھا جاتا ہے =

اعلان فرمایا ہے (جن کو کافروں نے گھر دل سے نکال دیا تھا اور وہ رسول اکرمؐ کے حکم کے تحت مدینہ منورہ میں قیام پذیر ہو گئے تھے) کہ اگر ہم ان کو ملک میں حکومت واقع نہ کر دیں تو وہ ضرور ان چار کاموں کی تکمیل کریں گے اور چونکہ ان مہاجرین صحابہ کرام میں سے آنحضرتؐ کے بعد صرف ان چار اصحاب ہی کو ملکی اقتدار عطا فرمایا ہے یعنی حضرت ابو بکر صدیق، حضرت عمر فاروق، حضرت عثمان ذوالنورین اور حضرت علی المرتضیؓ، اس لیے ہب اعلان خداوندی قرآن پر ایمان رکھنے والوں کے لیے یہ قطعی عقیدہ لازم ہے کہ ان چاروں خلفاء نے ضرور وہ کام سرانجام دیے ہیں جن کا اس آیت میں ذکر ہے یعنی اقامت صلوٰۃ، ایتاء زکوٰۃ، امر بالمعروف اور نبی عن المنکر اور اگر کوئی شخص باوجود اس اعلان خداوندی کے ان خلفائے اربعہ کو برحق نہیں تسلیم کرتا تو وہ اس آیت کا منکر ہے اور اس کے نزدیک اللہ تعالیٰ کا مذکورہ اعلان صحیح ثابت نہیں ہوا۔ العیاذ باللہ۔ اور اس آیت کا یہ مطلب بھی نہیں لیا جاسکتا کہ مذکورہ تکمیل و اقتدار کا وعدہ ما بعد کے خلفائے کے لیے ہے کیونکہ یہ اعلان *الذین اُخْرِجُو اُمَّنِ دِيَارِ رَحْمَمْ* کے لیے ہے جو مہاجرین صحابہ ہیں اور سوائے ان چار خلفائے کے صحابہ میں سے اور کسی مہاجر صحابی کو خلافت نہیں ملی، اسی بناء پر ان چاروں خلفاء کی خلافت کو خصوصی طور پر خلافت راشدہ کہتے ہیں جو قرآن کی موعودہ خلافت ہے اور یہ خلافت ان چار یاری میں منحصر ہے..... اسی طرح آیت استخلاف<sup>(۱)</sup> میں اللہ تعالیٰ نے واضح طور پر ایمان و عمل صالح والے

= اللہ کا بہت، اور اللہ مقرر کر دے گا اس کی جو مدد کرے گا اس کی، بے شک اللہ زبردست زوروala، وہ لوگ کہ اگر ہم قادر دیں ملک میں تو قائم رکھیں نماز اور دیں زکوٰۃ اور حکم کریں بھلے کام کا اور منع کریں براہی سے اور اللہ کے اختیار میں ہے آخر ہر کام۔

(۱) وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ لَيُسْتَخْلَفُنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيَمْكُنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي أَرْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمَّا يَعْبُدُونَ نَبِيًّا لَا يُشْرِكُونَ بِإِلَهٍ وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَسِيقُونَ۔ (النور: ۵۵)

صحابہ کرام گو خلیفہ بنانے کا وعدہ فرمایا ہے جو اس آیت کے نازل ہونے کے وقت موجود تھے جس پر لفظ "منکم" دلالت کرتا ہے اور چونکہ نبی کریم رحمۃ للعالمین، خاتم النبیین حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد مہاجرین صحابہ میں سے بالترتیب صرف حضرت ابو بکر صدیق، حضرت عمر فاروق، حضرت عثمان زدوا نورین اور حضرت علی الرضا رضی اللہ عنہ کو، ہی خلافت اور جائشی کا عظیم شرف نصیب ہوا ہے، اس لیے یہ تسلیم کرنا پڑتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جن خلفاء کے متعلق اس آیت میں وعدہ فرمایا تھا وہ سیہی چار ہیں اور ان کی خلافت قرآن کی موعودہ خلافت ہے اور اگر ان چاروں خلفاء کو اس آیت کا مصدق نہ قرار دیا جائے تو پھر اللہ تعالیٰ کا وعدہ سچا ثابت نہیں ہو سکتا اور آیت میں "منکم" کی قید کی وجہ سے بعد کے خلفاء اس آیت کا مصدق قرار نہیں دیے جاسکتے خواہ حضرت امام حسنؑ ہوں یا حضرت امیر معاویہؓ اور خواہ حضرت عمر بن عبد العزیز ہوں یا قرب قیامت میں پیدا ہونے والے حضرت مہدیؑ جو امّتِ محمد یہ ﷺ کے آخری ہادی اور مجدد ہوں گے اور جن کی عادلانہ اسلامی حکومت کے بارے میں احادیث میں پیش گوئی موجود ہے ان مابعد خلفاء کو بعض حضرات نے جو خلفائے راشدین میں شمار کیا ہے تو وہ لغوی معنی میں ہے کہ ان کی حکومتیں بھی برحق خلافتیں ہیں اور وہ بھی رشد و ہدایت والے ہیں لیکن اصل خلفائے راشدین یہی خلفائے اربعہ (چار یار) ہیں جو قرآن کی موعودہ خلافت کا صحیح مصدق ہیں اور ان کے بعد آنے والے خلفاء اس آیت کے موعودہ خلفاء نہیں قرار دیے جاسکتے کیونکہ حسب آیت تمکین اس آیت استخلاف سے مراد بھی وہی خلفاء ہیں جو مہاجرین صحابہؓ میں سے ہوں گے (۱)۔

= ” وعدہ کر لیا ہے اللہ نے ان لوگوں سے جو تم میں ایمان لائے اور کیے ہیں انہوں نے نیک کام، البتہ بعد کو حاکم کر دے گا ان کو ملک میں، جیسا حاکم کیا تھا ان سے اگلوں کو، اور جمادے گا ان کے لیے دین ان کا جو پسند کر دیا ان کے واسطے اور دے گا ان کو ان کے ڈر کے بدالے میں اسن، میری بندگی کریں گے، ثریک نہ کرس گے میرا کسی کو اور جو ناشکری کرے گا اس کے پیچھے سودہی لوگ ہیں نافرمان ”۔

(۱) (کم متفق ۵۲۵۳، تحت آست اشغال)

## خلفائے راشدین چار ہیں:

اب ہم اپنے بیان کے اثبات میں (کہ خلفائے راشدین صرف چار ہیں) چند مسلم اکابر کے اقوال درج کرتے ہیں:

### (۱) حضرت امام طحاوی رحمہ اللہ:

حضرت امام ابو جعفر الطحاوی رحمہ اللہ (م ۳۲۱ھ) عقیدہ خلافت کے ذیل میں ارقام فرماتے ہیں:

ونسبت الخلافة بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم اولاً  
لأبى بكر الصديق رضى الله عنه تفضيلاً له وتقديماً على  
جميع الأمة ثم لعمر بن الخطاب رضى الله عنه ثم لعثمان  
رضى الله عنه ثم لعلي بن أبي طالب رضى الله عنه وهم الخلفاء  
الراشدون والأئمة المهديون (۱)

”اوہم رسول اللہ ﷺ کے بعد پہلے سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی خلافت ثابت کرتے ہیں بایس طور پر کہ آپ کو تمام امت پر تفضل و تقدیم حاصل ہے، پھر ان کے بعد سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ، پھر سیدنا عثمان غنی رضی اللہ عنہ اور پھر سیدنا علی الرضا رضی اللہ عنہ کے لیے خلافت ثابت کرتے ہیں اور یہی خلفائے راشدین اور ائمہ مهدیین ہیں۔“

### (۲) حضرت امام ابو الحسن الاشعري رحمہ اللہ:

حضرت امام ابو الحسن الاشعري رحمہ اللہ (م ۳۲۳ھ) لکھتے ہیں:  
ونتولی سائر أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم ونکف  
عما شجر بينهم وندين الله بأن الأئمة الاربعة خلفاء  
راشدون مهديون فضلا لا يواز لهم في الفضل غيرهم (۲).

(۱)-(عقیدۃ الطحاویہ ..... ص ۱۱)

(۲)-(كتاب الابانۃ ..... ص ۱۱، باب فی ابانته قول اهل الحق والثنة)

”اور ہم سب صحابہ رض سے محبت رکھتے ہیں اور ان میں ہوئے اختلافات سے اپنے آپ کو دور رکھتے ہیں اور خدا کے حضور اقرار کرتے ہیں کہ یہ ائمہ اربعہ ہی خلفائے راشدین و مہدیین ہیں اور کوئی بھی فضیلت میں ان کی برابری نہیں کر سکتا۔“

### (۳) حضرت امام ابو بکر باقلانی رحمہ اللہ:

حضرت امام ابو بکر باقلانی رحمہ اللہ (م ۳۰۳ھ) عقائد اہل سنت والجماعت کے ذیل میں لکھتے ہیں:

يعرفون حق السلف الذين اختارهم الله سبحانه لصحبة  
نبيه صلى الله عليه وسلم ويأخذون بفضائلهم ويمسكون عمما  
شجرب بينهم صغيرهم وكبيرهم ويقدمون ابا بكر ثم عمر ثم  
عثمان ثم عليا رضوان الله عليهم ويقررون انهم الخلفاء  
الراشدون المهديون افضل الناس كلهم بعد النبي ويصدقون  
بالاحاديث التي جاءت عن رسول الله صلى الله عليه وسلم (۱).

”اہل سنت والجماعت ان اسلاف کا حق پہچانتے ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی ﷺ کی صحبت کے لیے منتخب فرمایا تھا، وہ ان کے فضائل سے تمکر کرتے ہیں اور جو اختلاف ان میں چلے خواہ چھوٹوں میں یا بڑوں میں وہ اختلافات (میں بحث) سے اپنے آپ کو دور رکھتے ہیں اور حضرت ابو بکر صدیق رض کو سب سے مقدم سمجھتے ہیں، پھر حضرت عمر فاروق رض کو، پھر حضرت عثمان غنی رض کو اور پھر حضرت علی الرضا رض کو اور اقرار کرتے ہیں کہ یہی خلفائے راشدین و مہدیین ہیں اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد سب لوگوں سے افضل ہیں اور اہل سنت ان تمام احادیث کی تصدیق کرتے ہیں جو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں۔“

## (۴) حضرت شیخ عبدال قادر جیلانی رحمہ اللہ:

حضرت شیخ غوث الاعظم جیلانی رحمہ اللہ (۱۵۶۱ھ) لکھتے ہیں:

أفضل هولاء العشرة الأبرار الخلفاء الراشدون الأربع  
الأخيار، وأفضل الأربعه ابوبكر ثم عمر ثم عثمان ثم على  
رضي الله عنهم ولهؤلاء الأربعه الخلافة بعد النبي صلی الله  
علیہ وسلم ثلاثون سنة (۱).

”ان دس نیک افراد میں سے اچھے افضل چاروں خلفائے راشدین ہیں جو اللہ تعالیٰ کے پسندیدہ ہیں اور ان چار میں سب سے افضل حضرت ابوبکر صدیق رضی اللہ عنہ ہیں، پھر حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ، پھر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ، پھر حضرت علیہ السلام اور ان چاروں کے لیے نبی کریم ﷺ کے بعد خلافت تیس سال ہے۔“

## (۵) حافظ ابن عساکر رحمہ اللہ:

حافظ ابن عساکر الدمشقی رحمہ اللہ (۱۷۵ھ) صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے بارے میں اہل سنت والجماعت کا عقیدہ ان لفظوں میں بیان کرتے ہیں:

وندین بحب السلف الذين اختارهم الله لصحبة نبيه ونشى  
عليهم بما اثنى الله عليهم ونثولاهم ونقول ان الامام بعد رسول  
الله صلی الله علیہ وسلم ابوبکر رضی الله عنہ وان الله اعزبه  
الدين واظهره على المرتدین وقدمه المسلمين للامامة بما  
قدمه رسول الله صلی الله علیہ وسلم للصلوة ثم عمر بن  
الخطاب رضی الله عنہ ثم عثمان رضی الله عنہ نصر الله وجهه  
قتله قاتلوه ظلماً وعدوا نا ثم على بن ابی طالب رضی الله عنہ

(۱) - (غذیۃ الطالبین... ص ۵۷)

فہولاء الائمة بعد رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم و خلافتهم  
خلافۃ النبوة، ونشهد للعشرہ بالجنة الذين شهد لهم رسول  
الله صلی اللہ علیہ وسلم بالجنة ونتولی سائر اصحاب النبي  
صلی اللہ علیہ وسلم ونکف عما شجر بینهم وندین ان  
الائمه الاربعة راشدون مهديون فضلاً لا يوازيهم في الفضل  
غيرهم وتصديق بجميع الروایات التي ثبتها اهل النقل<sup>(۱)</sup>.

”اور ہم سلف کی محبت کا دین رکھتے ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی ﷺ کی صحبت کے لیے چنان تھا اور ہم ان کی صفت و شناکر تے ہیں، جیسے اللہ تعالیٰ نے  
ان کی صفت و شناکی اور ہم ان سے تو لا کا تعلق رکھتے ہیں (تبر اکانہیں) اور ہم کہتے  
ہیں کہ حضور اکرم ﷺ کے بعد امام برحق حضرت ابو بکر صدیق رض تھے، اللہ تعالیٰ  
نے ان کے ذریعے دین کو غلبہ دیا اور انہیں مرتدین پر غالب کیا اور مسلمانوں نے  
انہیں اسی طرح خلافت میں آگے کیا، جس طرح رسول اللہ ﷺ نے انہیں نماز  
میں آگے کیا، پھر امام برحق حضرت عمر فاروق رض ہیں، پھر حضرت عثمان غنی رض  
ہیں، اللہ تعالیٰ آپ کے چہرہ کو رونق بخشے۔ آپ کو آپ کے قاتلین نے ظلم و تعدی  
سے قتل کیا، پھر امام برحق حضرت علی بن ابی طالب رض ہیں۔ سورہ رسول اللہ ﷺ کے  
کے بعد یہی ائمہ ہیں اور ان کی حکومت خلافت نبوت تھی اور ہم ان دس صحابہؓ کے  
لیے جنت کی شہادت دیتے ہیں، جن کے لیے رسول اللہ ﷺ نے جنت کی  
شہادت دی اور ہم سب صحابہؓ سے تو لا (دوستی) کا تعلق رکھتے ہیں اور ان میں جو بھی  
اختلاف ہوئے ان سے اپنے آپ کو روکتے ہیں اور ہم بارگاہ خداوندی میں اقرار  
کرتے ہیں کہ یہ ائمہ اربعہ ہی راشدین و مہدیین ہیں اور کوئی بھی فضیلت میں ان  
کی برابری نہیں کر سکتا اور ہم ان احادیث کو مانتے ہیں جنہیں محدثین نے مانا ہے۔“

(۱)- (تبیین کذب المفتری ..... ص ۱۶۰-۱۶۱، باب ما صفت من مجاهدة لا حل البدع وجihadه الخ)

## (۶) حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ:

حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ (۲۷۷ھ) لکھتے ہیں:

وقد وجد منهم أربعة على الولاء وهم أبو بكر ثم عمر ثم  
عثمان ثم على رضي الله عنهم ثم كانت بعدهم فترة ثم وجد  
منهم من شاء الله (۱)

”اور ان میں سے چار علی الاتصال خلافت پر پائے گئے اور وہ حضرت  
ابو بکر، پھر حضرت عمر، پھر حضرت عثمان، پھر حضرت علی رض ہیں۔ پھر ان کے  
بعد یہ اتصال رک گیا، پھر ان میں سے خلافت پر وہ پائے گئے جن کو اللہ نے چاہا۔“

## (۷) حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ:

حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ (۲۷۲ھ) لکھتے ہیں:

وعلی آخر الخلفاء الراشدین الذين لا ين لهم خلافة نبوة  
ورحمة (۲)

”او سیدنا علی رض آخری خلیفہ راشد تھے جن کی سلطنت بتوت ورحمت  
کی خلافت تھی۔“

## (۸) حافظ ابن ہمام رحمہ اللہ:

حافظ کمال الدین بن ہمام رحمہ اللہ (۲۸۱ھ) لکھتے ہیں:

ان الخليفة الحق بعد محمد صلی الله علیہ وسلم ابو بکر  
ثم عمر ثم عثمان ثم علی والتفضیل علی هذا الترتیب (۳)

(۱)- (تفسیر ابن کثیر..... ج ۳ ص ۳۰، تحت سورۃ النور آیت ۵۵)

(۲)- (منهج النہی..... ج ۲ ص ۱۲۱، فصل وصناطریق یکن سلوکہا لمن لم تکن له معرفۃ..... اخ)

(۳)- (المساورة.....)

”حضرتِ محمد رسول اللہ ﷺ کے بعد خلیفہ برحق حضرت ابو بکر (رضی اللہ عنہ)  
ہیں، پھر حضرت عمر (رضی اللہ عنہ)، پھر حضرت عثمان (رضی اللہ عنہ)، پھر حضرت علی (رضی اللہ عنہ) ہیں اور  
ان حضرات کی افضیلت ان کی ترتیب خلافت کے مطابق ہے۔“

(۹) حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ:

امام الہند حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ (م ۶۷۱ھ) لکھتے ہیں: وابو بکر امام حق بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ثم عمر ثم عثمان ثم علی رضی اللہ عنہم ثم تمت الخلافة<sup>(۱)</sup>۔ ” اور رسول اللہ ﷺ کے بعد امام برحق حضرت ابو بکر ؓ ہیں، پھر حضرت عمر ؓ، پھر حضرت عثمان ؓ اور پھر حضرت علیؑ ہیں، پھر خلافت راشدہ اینے انہا کو جا پہنچی۔

(۱۰) حضرت مولانا قاسم نانو تویی رحمہ اللہ:

جیۃ الاسلام حضرت مولانا قاسم نانو توی قدس سرہ (م ۱۲۹۷ھ) لکھتے ہیں:

”اور یہ سچ ہے کہ سنی اصحاب اربعہ چار یا رکو بترتیب معلوم جانشین حضرت سید المرسلین ﷺ سمجھتے ہیں اور خلیفہ راشد (موعد علیٰ منہاج النبوة) اعتقاد کرتے ہیں (۲)۔

نیز ”اہل سنت گوب کو خلیفہ کہیں پر خلیفہ برحق اور خلیفہ راشد چار کو  
بچھتے ہیں (۳)۔

(۱) حضرت مفتی کفایت اللہ دہلوی رحمہ اللہ:

مفتی اکلیم ہند حضرت مفتی کفایت اللہ دہلوی رحمہ اللہ (م ۲۷۱۳ھ) لکھتے ہیں:

(١) (تفصيلات المنهج ..... ج ٤ ص ٢٨)

(٢)-(اجوبة اربعين... ص ١٨٥)

(٢) - (الصلوة..... ملائكة)

”حضرتِ اکرمؓ کی وفات کے بعد تمام مسلمانوں کے اتفاق سے حضرت ابو بکرؓ حضور اکرمؓ کے قائم مقام بنائے گئے۔ اس لیے یہ خلیفہ اول ہیں، ان کے بعد حضرت عمر فاروقؓ دوسرے خلیفہ ہوئے، ان کے بعد حضرت عثمانؓ تیسرے خلیفہ ہوئے، ان کے بعد حضرت علیؓ چوتھے خلیفہ ہوئے۔ ان چاروں کو خلفائے اربعہ اور خلفائے راشدین اور چار یار کہتے ہیں (۱)، -

## (۱۲) حضرت مولانا عبدالشکور لکھنؤی رحمہ اللہ:

امام اہل سنت حضرت مولانا عبدالشکور لکھنؤی رحمہ اللہ (م ۱۳۸۳ھ) لکھتے ہیں:

”بعض علمائے کرام نے خلفائے راشدین میں حضرت علی مرتضیؑ کے بعد حضرت امام حسنؓ اور ان کے بعد حضرت امیر معاویہؓ کے نام کا اضافہ کیا ہے۔ مگر میں نے باتیاع جمہور حضرت علیؓ پر خلافت راشدہ کو اس لیے ختم کر دیا کہ حضرت امام حسنؓ کی خلافت صرف چھ ماہ رہی پھر انہوں نے خود ہی خلافت کی باغ حضرت معاویہؓ کے ہاتھ میں دے دی اور خود بھی ان سے بیعت کر لی اور حضرت معاویہؓ کا گرجہ صحابی رسولؓ ہونے کے سبب سے صاحب فضائل ہیں مگر باس ہمہ ان کو خلفائے راشدین میں شمار کرنا خلاف تحقیق ہے، خلافت راشدہ کے لیے جن اوصاف کی ضرورت ہے وہ سوائے مہاجرین کے اور کسی میں نہیں پائے گئے اور حضرت معاویہؓ ان میں سے نہیں ہیں (۲)، -

لفضلہ تعالیٰ اکابر علمائے کرام رحمہم اللہ کی تصریحات کی روشنی میں یہ بات واضح ہو گئی کہ خلفائے راشدین صرف چار ہیں۔

(۱)- (تعلیم الاسلام..... حصہ سوم، ص ۲۷۲ تخت صحابہ کرام کا بیان)

(۲)- (خلفائے راشدین..... ص ۲۲۸، ۲۳۹، تخت خاتمة الکتاب)

## حدیث اتباع سنۃ الخلفاء الراشدین محدثین:

جب یہ بات ثابت ہو گئی کہ قرآن مجید کی آیت تمکین و آیت استخلاف کے وعدہ کے مطابق مہاجرین صحابہؓ میں سے خلفائے اربعہ ہی منصب خلافت سے نوازے گئے، اور اکابر علماء اور جمہور محدثین کے نزد یک خلفائے راشدین سے مراد خلفائے اربعہ ہیں، تو یہ بھی از خود معلوم ہو گیا کہ حدیث شریف فعلیکم بسنّتی ان کے مصدق بھی حضرات خلفائے اربعہ ہی ہیں، لیکن پھر بھی مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اپنے بیان کے اثبات میں اکابر محدثین رحمہم اللہ (جومصنف نام و نسب کے بقول حدیث کا مفہوم و مطلب بیان کرنے کے زیادہ مستحق ہیں) کے چند اقوال درج کر دیے جائیں کہ زیر بحث حدیث شریف میں جن بزرگوں کی اتباع و اقتداء کا حکم دیا گیا ہے اس سے مراد خلفائے اربعہ ہی ہیں۔

### (۱) حافظ ابن عبد البر رحمہ اللہ:

حضرت حافظ ابن عبد البر قرطبی رحمہ اللہ (۳۶۳ھ) لکھتے ہیں:

وقال رسول الله ﷺ عليکم بسنّتی و سنّة الخلفاء الراشدین  
المهديين بعد، وهم أبو بكر و عمر و عثمان و علي فسمواهم خلفاء  
وقال الخلافة بعد ثلاثون سنة ثم تكون أمراة و ملكا وجبروتا  
فتضمنت مدة الخلافة الأربعه المذكورين رضوان الله عليهم  
اجمعين (۱).

حضور اکرم ﷺ کا ارشاد ہے کہ میری سنت اور میرے بعد میرے  
ہدایت یافتہ خلفائے راشدین کی سنت کو لازم پکڑو!، اور وہ (خلفائے  
راشدین) حضرت ابو بکر صدیق، حضرت عمر، حضرت عثمان اور حضرت علیؓ  
ہیں اور انہی کا نام خلفاء ہے اور فرمایا خلافت میرے بعد تیس برس تک رہے گی  
پھر امارت، بادشاہت اور جا برانہ طاقت ہو گی پس (تیس برس کی) مدت  
خلافت چار مددوہ صحابہؓ کو مخصوص (شامل) ہے۔

(۱)- (التحمید لمن الموظمان المعانی والمسانید... ج ۳ ص ۳۸۵، تحت محمد بن شہاب زہری)

سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ — گمراہ کن غلط فہمیوں کا ازالہ (۲۸۸) عہد معاویہ رضی اللہ عنہ کے لائق اتباع نہ ہونے کا الزام

## (۲) امام جلال الدین السیوطی رحمہ اللہ:

حضرت امام جلال الدین السیوطی رحمہ اللہ (م ۹۱۱ھ) اسی حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں:

هذا من الاخبار بالغيب من خلافة الائمة اربعة ابی بکر

و عمر و عثمان و علی رضی اللہ عنہم <sup>(۱)</sup>.

”یہ حدیث ائمہ اربعہ حضرات ابو بکر و عمر و عثمان و علی رضی اللہ عنہم کی خلافت کی ایک غیبی خبر ہے۔“

## (۳) حضرت ابو بکر ابن العربي رحمہ اللہ (م ۵۳۵ھ):

حضرت ابو بکر ابن العربي رحمہ اللہ (م ۵۳۵ھ) شرح ترمذی میں لکھتے ہیں:

و هم الاربعة ياجماع أبو بکر و عمر و عثمان و علی رضی اللہ

<sup>(۲)</sup> عنہم

”اور خلفاء راشدین رضی اللہ عنہم بالاجماع چار ہیں یعنی حضرت ابو بکر،

حضرت عمر، حضرت عثمان، اور حضرت علی رضی اللہ عنہم۔“

## (۴) حضرت امام شرف الدین محمد الطیبی رحمہ اللہ (م ۳۷۳ھ):

حضرت امام شرف الدین محمد الطیبی رحمہ اللہ (م ۳۷۳ھ) شرح مشکوٰۃ میں لکھتے ہیں:

والمراد بالخلفاء الراشدین ابو بکر و عمر و عثمان و علی

<sup>(۳)</sup> رضی اللہ عنہم

”اور خلفاء راشدین سے مراد حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت

عثمان، اور حضرت علی رضی اللہ عنہم ہیں۔“

(۱)- (مرقاۃ الصعود بحوالہ حاشیہ ابی داؤد.....ج ۲ ص ۶۳۵)

(۲)- (عارضة الاخذی .....ج ۱ ص ۲۰۶، کتاب العلم، باب ماجاۃ فی الاخذ بالنتیۃ الخ)

(۳)- (شرح الطیبی .....ج ۲ ص ۶۳۲)

سیدنا معاویہؓ کے لائق اتباع نہ ہونے کا الزام — گمراہ کن غلط فہمیوں کا ازالہ (۲۸۹)

(٥) حضرت ملا علی قاری رحمہ اللہ (م ۱۴۰۲ھ):

حضرت ملا علی قاری رحمہ اللہ (۱۳۰۴ھ) لکھتے ہیں:

قال لهم الخليفة الاربعة ابوبكر وعمر وعثمان وعلي رضي الله عنهم لانه عليه الصلوة والسلام قال الخليفة بعدى ثلاثة سنون وقد انتهى بخلافة على كرم الله وجهه<sup>(١)</sup>.

”اور (اس حدیث کے تحت) یہ کہا گیا ہے کہ وہ (یعنی خلفائے راشدین و مہدیین) خلفائے اربعہ حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت عثمان اور حضرت علیؓ ہیں کیونکہ حضور اکرم ﷺ نے فرمایا خلافت میرے بعد تھیں سال تک رہے گی یہ مدت حضرت علیؓ کی خلافت پختہ ہو گئی۔“

(۲) مولانا عبد الرحمن مبارکپوری (م ۱۳۵۳ھ):

معروف اہل حدیث (باصطلاح جدید) مولانا عبد الرحمن مبارکپوری (م ۱۳۵۲ھ) لکھتے ہیں:

فَيْلَهُمُ الْخَلِفَاءُ الْأَرْبَعَةُ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرَ وَعُثْمَانَ وَعَلَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ لِأَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ قَالَ الْخَلَافَةُ بَعْدِي ثَلَاثُونَ سَنَةً وَقَدْ انتَهَتْ بِخَلَافَةِ عَلَى كَرَمِ اللَّهِ وَجْهِهِ<sup>(٢)</sup>.

”اور (اس حدیث کے تحت) یہ کہا گیا ہے کہ وہ (یعنی خلفاء راشدین و مہدیین) خلفاء اربعہ حضرات ابو بکر و عمر و عثمان و علیؑ ہیں کیونکہ حضور اکرمؐ نے فرمایا خلافت میرے بعد تھیں سال تک رہے گی یہ مدت حضرت علیؑ کی خلافت پر ختم ہو جاتی ہے۔“

(٧) علامہ مشیح الحج عظیم آبادی رحمہ اللہ (م ۱۳۲۹ھ):

علامہ شمس الحق عظیم آبادی رحمہ اللہ (م ۱۳۲۹ھ) لکھتے ہیں:

(٤) - (مرقة المقاييس ..... رج ٢٣، ٣٧٣، كتاب الایمان، باب الاعتصام بالكتاب والسنة الحنفية)

(٢)- (تحفة الأحوذى) ..... ج ٧ ص ٥٢٧، كتاب العلم، باب ماجا في الأخذ بالنتائج

سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ — گراہ کن غلط فہمیوں کا ازالہ (۲۹۰) عبد معاویہ رضی اللہ عنہ کے لائق اتباع نہ ہونے کا الزام

والخلفاء ابو بکر و عمر و عثمان و علی رضی اللہ عنهم <sup>(۱)</sup>  
”اور خلفاء (سے مراد) حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت عثمان اور  
حضرت علی رضی اللہ عنہ ہیں۔“

(۷) حضرت مولانا اور لیں کاندھلوی رحمہ اللہ (م ۱۳۹۲ھ) :

حضرت مولانا اور لیں کاندھلوی قدس سرہ (م ۱۳۹۲ھ) لکھتے ہیں:  
المعنىون بهذا القول هم الخلفاء الاربعة لانه قال في  
حدیث آخر الخلافة بعدی ثلاثون سنة وقد انتهت الثلاثون  
بخلافة علی رضی اللہ عنہ <sup>(۲)</sup>.

”اور اس حدیث سے مراد یہ ہے کہ وہ خلفائے راشدین مہدیین خلفائے  
اربعہ ہیں، اس لیے کہ ایک اور حدیث میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ خلافت میرے بعد  
تمیں برس تک رہے گی اور یہ تمیں سال سیدنا علی رضی اللہ عنہ کی خلافت پر پورے ہو گئے۔“

مندرجہ بالتفصیل سے یہ بات آئینہ ہو گئی کہ جمہور محدثین رحمہم اللہ کے نزدیک خلافت  
راشده (موعودہ) چار بزرگوں، ہی میں منحصر ہے اور چاروں کے سوا کوئی بھی موعدہ خلیفہ راشد نہیں  
ہے۔ خواہ وہ سیدنا حسن رضی اللہ عنہ ہوں یا سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ و عمر بن عبدالعزیز رضی اللہ عنہ سو مصنف نام و نسب کا حضرت عمر  
بن عبدالعزیز رحمہ اللہ سعیت قیامت تک کے نیک خلفاء کو اس حدیث کے عموم میں داخل کرنا کابر  
محدثین کی تشریح کی رو سے باطل اور مردود ہے۔

دوسرے اگر تھوڑی دیر کے لیے مصنف نام و نسب کی یہ بات مان بھی لی جائے کہ وہ دیگر خلفاء  
جن کے عبد خلافت میں خلافت راشدہ کا رنگ ڈھنگ ہو وہ بھی اس حدیث کے عموم میں داخل ہیں  
اور باقی وہ بھی واجب الاتباع ہیں تو اس حدیث کی رو سے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کی سنت کا اتباع امت  
مسلمہ پر یقیناً بلکہ بالاولی واجب ہے۔ کیونکہ ہم صفحاتِ گزشتہ میں سیدہ عائشہ سلام اللہ علیہا،

(۱)- (عون المعبود..... ج ۱۲ ص ۲۵۳، کتاب النہ)

(۲)- (تعليق الصريح ..... ج ۱ ص ۲۰۳، کتاب الایمان، باب الاعتصام بالكتاب والسنة ان)

حضرت علامہ ابن خلدون رحمہ اللہ، حضرت مولانا شاہ اسماعیل صاحب شہید رحمۃ اللہ علیہ، جناب فیض احمد صاحب اویسی بریلوی اور جناب احمد رضا خان صاحب بریلوی کی تصریحات سے اس بات پر ٹھوس ثبوت پیش کرائے جاتی ہے،  
ہیں کہ حضرت معاویہؓ کے عہدِ خلافت میں خلافتِ راشدہ سے مشابہت پائی چنانچہ ان تصریحات نے مصنف موصوف کے اس مفروضہ ہی کو غلط ثابت کر دیا کہ سیدنا معاویہؓ کا عہد حکومتِ خلافتِ راشدہ کی مشابہت سے خالی ہے۔ جناب احمد رضا خان صاحب تو صراحتاً حضرت معاویہؓ کے عہدِ خلافت کو خلافتِ راشدہ میں ثمار کرتے ہیں۔ لہذا اگر حدیث فعلیکم بستی الح کے مطابق حضرت عمر بن عبدالعزیز رحمہ اللہ کی خلافت کا اتباع لازم ہے تو حضرت معاویہؓ کا اتباع بطریق اولی لازم ہے۔

تیرے یہ کہ تھوڑی دری کے لیے مان لیجیے کہ حضرت معاویہؓ کا عہدِ خلافت، خلافتِ راشدہ کی مشابہت سے خالی تھا تو اس سے ان کی خلافت کا عدم اتباع کہاں سے ثابت ہوتا ہے؟ خلافتِ غیر راشدہ کا خلافت غیر اسلامیہ ہونا کہاں سے معلوم ہوا ہے؟

اور حدیث فعلیکم بستی کو بنیاد بنا کر دوسرے خلفاء کی خلافت کے اچھے کاموں کو بھی لائق عدم اتباع ٹھہرانا کہاں تک درست ہے؟ اس حدیث میں یہ تو نہیں فرمایا گیا کہ تم خلفائے راشدینؓ کے سوا کسی اور کی اتباع نہ کرنا۔ اگر یہی بات ہے تو حدیث میں آتا ہے:

اقتدوا بالذین من بعدي من اصحابي ابى بكر و عمر و

اهتدوا به عمار و تمسكوا بعهد ابن مسعود<sup>(۱)</sup>.

”میرے بعد میرے اصحاب میں سے دو صاحبوں یعنی ابو بکر و عمرؓ کی

اقتداء کرنا، عمارؓ کی ہدایت سے ہدایت پانا اور ابن مسعودؓ کے طریقہ کو تھامے رکھنا“۔

تو کیا اس حدیث سے کوئی کم فہم یہ نتیجہ اخذ کر سکتا ہے کہ اب ہم پر حضرت علیؓ کی اقتداء اتباع لازم نہیں ہے، ہم حضرت علیؓ کی راہ سے ہدایت نہیں پاسکتے اور طریقہ علیؓ سے تمسک حاصل نہیں کر سکتے۔ اسی طرح حدیث میں ہے:

(۱)۔ (رواہ الترمذی، مشکوٰۃ..... جس ۵۷۸)

سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ — گمراہ کن غلط فہمیوں کا ازالہ (۲۹۲) عہد معاویہ رضی اللہ عنہ کے لائق اتباع نہ ہونے کا الزام

استقرئ وَا مِنْ أَرْبَعَةٍ : مِنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُسْعُودٍ وَسَالِمٌ مَوْلَى أَبِي حَذِيفَةَ وَأَبِي بْنِ كَعْبٍ وَمَعَاذَ بْنِ جَبَلٍ<sup>(۱)</sup>.

”قرآن کریم کو چار حضرات سے حاصل کرو اور وہ عبد اللہ بن مسعود، سالم، ابی بن کعب اور معاذ بن جبل ہیں۔“

اب اگر اس سے کوئی یہ مطلب نکالے کہ بس قرآن انہی چار حضرات سے یکھو۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ سے مت یکھو۔ تو آپ ایسے شخص کو عاقل فہیم کہیں گے یا احمق و جاہل کہیں گے؟ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کا دور خلافت راشدہ کی مشاہدہ سے خالی ہے خود یہ کس کا قول ہے؟ اور اس کی کیا حیثیت ہے؟ جب ان کا اتباع کتاب و سنت سے ثابت ہے تو پھر اس مرجوح و مجہول قول کے ساتھ استدلال کیسا؟

ہمارے نزدیک جو فرق خود حضرت عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ اور سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے درمیان ہے وہی فرق ان کی خلافتوں کے مابین ہے۔ مشہور محدث اور فقیہ حضرت عبد اللہ بن مبارک رحمہ اللہ سے کسی نے دریافت کیا کہ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ فضل ہیں یا عمر بن عبد العزیز؟ تو انہوں نے فرمایا:

وَاللَّهِ إِنَّ الْغَبَارَ الَّذِي دَخَلَ فِي أَنْفِ فَرْسِ مَعَاوِيَةَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَفْضَلُ مِنْ عُمُرٍ بِأَلْفِ مَرَّةٍ، صَلَّى مَعَاوِيَةَ خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمَدَهُ فَقَالَ مَعَاوِيَةَ رَبِّنَا لَكَ الْحَمْدُ فَمَا بَعْدَ هَذَا الْشَّرْفِ الْأَعْظَمِ<sup>(۲)</sup>.

”اللہ کی قسم! وہ غبار جو نبی اکرم ﷺ کی معیت میں سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے گھوڑے کے نخنوں میں داخل ہوئی وہ بھی عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ سے ہزار

(۱)-(\*مشکوٰۃ المصائیح..... ج ۲۷۵، باب جامع المناقب)

(\*) صحیح بخاری ..... ج ۱ ص ۵۳۵، باب مناقب عبد اللہ بن مسعود

(\*) صحیح مسلم ..... ج ۲ ص ۲۹۳، باب من فضائل عبد اللہ بن مسعود

(۲)- (تطریب الجنان والمرسان ..... ج ۱۰-۱۱، الفصل الثاني، تحت فضائله و مناقبه و خصوصیاتہ الح)

درجہ افضل ہے۔ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ نے نبی کرم ﷺ کی اقتداء میں نمازیں ادا کیں، آپ ﷺ نے جب سمع اللہ من حمدہ کہا تو سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے جواب میں ربانا لک الحمد کہتے تھے۔ اس کے بعد اس سے بڑا شرف اور کیا ہو سکتا ہے؟“ اسی طرح کا ایک واقعہ قاضی عیاض رحمۃ اللہ علیہ نے بھی نقل کیا ہے کہ ایک شخص نے حضرت معافی بن عمران رحمہ اللہ (م ۱۸۵ھ) سے پوچھا کہ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے سامنے عمر بن عبدالعزیز رحمہ اللہ کا کیا مقام ہے؟

فغضب غضبا شديدا وقال لا يقاس بأصحاب النبي صلي الله عليه وسلم أحد، معاوية صاحبه وصهره وكاتبه وأمينه على وحي الله (١)

”معافی بن عمر ان سخت غضبناک ہوئے اور فرمایا، اصحاب نبی ﷺ کے مقابلہ میں کسی کو قیاس نہیں کیا جا سکتا، سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ آنحضرت ﷺ کے صحابی، سرالی رشته دار، آپ ﷺ کے کاتب اور وحی الہی پر آپ ﷺ کے امین تھے۔“

اگر حضرت معاویہ (رضی اللہ عنہ) کی خلافت، خلافت راشدہ کی مشاہدہ سے خالی ہے، قب بھی ان کی سنت کا اتباع قرآن و حدیث اور فقہاء مجتہدین کی تصریحات سے لازم ہے۔ کیونکہ وہ جلیل القدر اور مجتہد صحابی ہیں اور صحابی کا قول فعل امت کے لیے جلت اور لائق اتباع ہے۔

(ملاحظة هـ: مجـعـ الزـوـانـدـ (٢)، مشـكـلـةـ (٣)، جـامـعـ الـاـصـولـ (٤)، منـدـابـيـ دـاـوـدـ الطـيـارـيـ (٥)، ابوـداـوـدـ (٦)، كـشـفـ الـاسـرـارـ (٧)، اـعـلامـ المـوقـعينـ (٨))

لکھ فکریہ

آخر میں پر نم آنکھوں، سوختہ دل اور لرزتے ہاتھوں کے ساتھ یہ لکھنا پڑ رہا ہے کہ مُصطفٰ "نام ونس" کے نزدیک - معاذ اللہ ثم معاذ اللہ - سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کی شخصیت اور ان کا کروار اتنا "براؤ" ہے

(١)-(ا.ص.....الضا)

٢٣٣-ج٢ص-(٤) ٣٣-ص-(٥) ٥٥٥-ج٢ص-(٣) ٥٥٣-ص-(٣)، ١٧٨-ج٢ص-(٢)

-جـ ۲۰- (۸) ۱۰۳۱۰- (۷)

اور اس نے بنو امیہ کی دینی حیثیت اور اس کے مقام کو اتنا مجرور ح کر دیا ہے کہ خلیفہ راشد سیدنا عثمان ذوالنورؓؓ اور حضرت عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ باوجود اموی ہونے کے (مصنف ”نام و نسب“ کے نزدیک) بنو امیہ کی دینی حیثیت اور مقام میں کوئی اضافہ نہ کر سکے اور مصنف کو اپنے اس بیان کی حقانیت اور صداقت (جس کے بارے میں ان کا کہتا ہے ”ہم نے اپنی طرف سے کچھ بھی نہیں کہا“) پر ایسا یقین ہے کہ جو ”غیر منصف مزاج“ اور ”غیر ذی عقل“ مصنف کے اس بیان کے خلاف اپنے ذہن کے کسی گوشہ میں کوئی شک و شبہ بھی رکھے تو وہ ان کی اس دعا (یا بد دعا) کا مستحق ہے:

”بایں بے حاصل ایدا نشے یا مرگ ناگا ہے“

## سید نامعاویہ ﷺ اور ”کتابت وحی“

مُصنف نام و نسب ”اعلام متن کتاب کے سنین وفات“ میں حضرت معاویہ ﷺ کے تعارف میں لکھتے ہیں:

”امیر معاویہ بن ابی سفیانؓ امارت بنو امیہ کے بانی، بعض خطوطِ نبویہ کے کاتب تھے، البتہ صحیح قول کے مطابق کاتب وحی نہ تھے“<sup>(۱)</sup>۔

**الجواب:** جب اسلام آیا تو قریشؑ مکہ میں سے صرف سترہ افراد نوشت و خواند اور تحریر کا فن جانتے تھے، مؤذن بلاذری (۲۷۹ھ) لکھتے ہیں:

دخل الاسلام وفي قريش سبعة عشر رجلاً كلهم يكتبون الخطاب و على بن ابى طالب و عثمان بن عفان و ابو عبيدة بن الجراح و طلحة و يزيد بن ابى سفیان و ابو سفیان و بن حرب بن امیہ و معاویة بن ابی سفیان<sup>(۲)</sup>.

”جب اسلام آیا تو قریشؑ مکہ میں سترہ افراد ایسے تھے جو نوشت و خواند کافن جانتے تھے، ان افراد میں حضرت عمرؓ، حضرت علیؓ، حضرت عثمانؓ، حضرت ابو عبیدہ بن الجراحؓ، حضرت طلحہؓ، حضرت یزید بن ابی سفیانؓ اور حضرت معاویہؓ شامل ہیں“۔

ان کا تبیین کی فہرست میں سید نامعاویہ ﷺ کا کیا مقام تھا، مولا نا شاہ معین الدین ندوی مرحوم فرماتے ہیں:

”دینی علوم کے علاوہ امیر معاویہ ﷺ عرب کے مروجہ علوم میں بھی متاز درجہ رکھتے تھے، چنانچہ کتابت میں جس سے عرب تقریباً نا آشنا تھے، معاویہ

(۱)- (نام و نسب ..... ص ۸۸۱)

(۲)- (فتح البلدان للبلاذری ..... ج ۱، ص ۲۷۸، تحت امر الخطا)

دینی کو پوری مہارت تھی، اور اسی وصف کی بنابر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو اپنا خاص کاتب مقرر فرمایا تھا<sup>(۱)</sup>۔

مجموع الرؤا اند میں ہے:

ان معاویہ کا نیکتب بین یدی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم رواہ الطبرانی و اسنادہ حسن<sup>(۲)</sup>۔

”حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے لکھا کر رکھتھے۔“

سیرت کی کتابوں میں جہاں کاتبین نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر ہے وہاں سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کا اسم گرامی بھی موجود ہے، تفصیل کے لیے ملاحظہ فرمائیے:

الاستیعاب<sup>(۳)</sup>..... زاد المعاو<sup>(۴)</sup>..... الاصابہ<sup>(۵)</sup>..... منداحمد<sup>(۶)</sup>.....

مصنف نام و نسب کا کہنا ہے کہ ”صحیح قول کے مطابق حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ کا تب وحی نہ تھے۔“

ذیل میں ہم چند اکابر محدثین و مؤرخین کے حوالہ جات پیش کر دیتے ہیں جو سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کو ”کاتب وحی“ تسلیم کرتے ہیں:

(۱) حافظ ابن حزم اندلسی رحمہ اللہ (م ۳۵۶ھ):

كان زيد بن ثابت من ألزم الناس لذلك ثم تلاه معاویۃ  
بعد الفتح . فكان ملازمین للكتابۃ بین یدیہ رضی اللہ عنہما فی الوحی  
وغير ذلك ، لاعمل لهم غير ذلك<sup>(۷)</sup>۔

”حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ“ ”کتابت وحی“ پر سب سے زیادہ ذمہ داری کے ساتھ لگے رہے، فتح مکہ کے بعد پھر حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے بھی اس

(۱)-(سیر الصحابة..... ج ۲ ص ۱۳۱، حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ تھت کتابت)

(۲)-(مجموع الرؤا اند..... ج ۹ ص ۵۹۶، باب ماجاء معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(۳)-ج ۳ ص ۲۷۰-۲۷۱، (۴)-ج ۳ ص ۳۰،

(۵)-ج ۲ ص ۱۲۱، (۶)-ج ۳ ص ۳۲۵، ۲۹۱،

(۷)-(جوامع السیرۃ..... ص ۲۷، تھت کتابہ صلی اللہ علیہ وسلم)

کام کو لازمی درجہ میں اختیار کر لیا، یہ دونوں حضرات حضور ﷺ کے سامنے ہر وقت موجود رہتے کہ "کتابت وحی" ہو یا حضور ﷺ کی کوئی بات یہ دونوں لکھ لیا کریں، اس کے علاوہ ان کا کوئی اور کام نہ تھا۔

### (۲) حافظ ابو بکر بن الخطیب بغدادی رحمہ اللہ (م ۳۶۳ھ):

معاویہ صاحبہ و صہرہ و کاتبہ و امینہ علی وحی اللہ عزوجل<sup>(۱)</sup>۔

"حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ آنحضرت ﷺ کے صحابی، سرالی رشته دار، کاتب اور "وحی الہی" پر آپ ﷺ کے امین تھے"۔

### (۳) حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ (م ۸۵۲ھ):

ومعاویہ بن ابی سفیان الخلیفۃ : صحابی اسلم قبل الفتح و کتب الوضیحی<sup>(۲)</sup>۔

حضرت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما خلیفہ اور صحابی ہیں، فتح مکہ سے قبل مشرف باسلام ہوئے اور آپ "کاتب وحی" تھے۔

### (۴) حافظ شمس الدین الذہبی رحمہ اللہ (م ۳۸۷ھ):

وقد صح عن ابن عباس قاص : كنت ألعب فدعاني رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال : ادع لي معاویة ، و كان يكتب الوضیحی<sup>(۳)</sup>۔

"حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے صحیح سند سے ثابت ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں کھیل رہا تھا کہ جناب رسول اللہ ﷺ نے مجھے بلا یا اور فرمایا معاویہ کو بلا اور معاویہ رضی اللہ عنہ "وحی" لکھا کرتے تھے"۔

(۱)- (تاریخ بغداد.....ج ۱ص ۲۲۲، ترجمۃ معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(۲)- (تقریب التہذیب.....ج ۲ص ۵۹۲، ترجمۃ معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(۳)- (تاریخ الاسلام للذہبی .....ج ۲ص ۳۰۹، ترجمۃ معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

## (۵) علامہ علی بن برہان الدین الحنفی رحمہ اللہ:

قال بعضهم کان معاویہ وزید بن ثابت رضی اللہ عنہما ملازمین للكتابۃ بین یدی رسول اللہ ﷺ فی الوحی وغیره لاعمل لهما غير ذلک <sup>(۱)</sup>.

”بعض علماء نے لکھا ہے کہ حضرت امیر معاویہ اور حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہما کا کام ہی صرف یہ تھا کہ یہ دونوں آنحضرت ﷺ کے سامنے بیٹھ کر ”وحی“ اور غیر وحی (یعنی بارگاہ رسالت ﷺ سے جاری ہونے والے خطوط و فرائیں) لکھا کرتے تھے اس کے سوا ان کا کوئی دوسرا کام نہیں تھا۔“

## (۶) حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ (۳۷۷ھ):

معاویہ بن ابی سفیان ..... خال المؤمنین ، و کاتب وحی رب العالمین ..... والمقصود أن معاویة كان يكتب الوحی لرسول اللہ مع غيره من کتاب الوحی رضی اللہ عنہم <sup>(۲)</sup>.

”حضرت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما موصیین کے ماموں اور ”کاتب وحی باری تعالیٰ“ ہیں ..... اور مقصد یہ ہے کہ معاویہ ﷺ مگر کتابت وحی کی معیت میں سرورِ دو عالم ﷺ پر نازل شدہ ”وحی کی کتابت“ کرتے تھے۔

نیز: ..... والمقصود منه أن معاویة كان من جملة الكتاب بين یدی رسول اللہ الذین یکتبون الوحی <sup>(۳)</sup>.

”مقصود یہ ہے کہ حضرت معاویہ ﷺ آپ ﷺ کے جملہ کاتبین میں سے تھے جو کہ ”کتابت وحی“ کا فریضہ انجام دیتے تھے۔“

(۱)- (السیرۃ الحلبیۃ ..... ج ۲ ص ۳۳۲، باب ذکر المشاهیر من کتابہ صلی اللہ علیہ وسلم)

(۲)- (البدایۃ والنہایۃ ..... ج ۸ ص ۲۱-۲۰، سنة ۲۱-۲۰ھ فضل معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(۳)- (ایضاً ..... ج ۸ ص ۱۱۹، ترجمۃ معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما وذکر شیء من ایامہ)

## (۷) حافظ احمد بن حجر ائمۃ المکتب رحمہ اللہ (۲۹۷ھ):

قال السندائی کان زید بن ثابت یکتب الوحی و کان معاویہ یکتب للنبی صلی اللہ علیہ وسلم فيما بینہ و بین العرب. ای من وحی و غیرہ . فہم امین رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم علی وحی ربه و ناهیک بہذا المرتبۃ الرفیعۃ<sup>(۱)</sup>.

”دانیٰ کہتے ہیں کہ سیدنا زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کاتب وحی تھے اور سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ ”کتابت و حجی“ کے ساتھ ساتھ رسول اللہ رضی اللہ عنہ اور اہل عرب کے درمیان خطوط بھی لکھا کرتے تھے، کیونکہ وہ رسول اللہ رضی اللہ عنہ اور ان کے رب کی وحی کے امین ہیں اور یہ مرتبۃ رفیعہ ان کے لیے بس ہے۔“

## (۸) امام شہاب الدین قسطلاني رحمہ اللہ (۹۲۳ھ):

معاویہ بن ابی سفیان صخر ولد حرب کاتب الوحی لرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم<sup>(۲)</sup>.

”حضرت معاویہ بن ابی سفیان ، صخر بن حرب رسول اللہ رضی اللہ عنہ کے کاتب وحی ہیں“.

## (۹) علامہ شہاب الدین الخفاجی رحمہ اللہ (۱۰۹۹ھ):

معاویہ صاحبہ رضی اللہ عنہ و صہرہ لانہ آخر وزوجتہ ام حبیبة بنت ابی سفیان ام المؤمنین، و کاتبہ لما ثبت أحد کتابہ صلی اللہ علیہ وسلم و امینہ علی وحیہ لانہ بعد ان استکتبہ کان یکتب ما ینزل علیہ من الوحی ولو لم یستامنه ما استکتبہ الوحی<sup>(۳)</sup>.

(۱)-(تضمیر الجنان.....ص ۱۰، الفصل الثاني، فی فضائله و مناقبہ و خصوصیاتہ الحنفی)

(۲)-(\*الناہیۃ.....ص ۱۸)

(\*امیر معاویہ رضی اللہ عنہ از احمد یار گجراتی.....ص ۲۷۴، تحت امیر معاویہ کے خصوصی فضائل)

(۳)-(نیسم الریاض.....ج ۳ ص ۲۳۴، فصل ومن تو قیره و برہ و تو قیر اصحابہ الحنفی)

"حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ آپ ﷺ کے صحابی اور سر ای رشته دار ہیں، اس لیے کہ آپ کی زوجہ محترمہ ام المؤمنین ام حبیبہ کے بھائی ہیں، اور معاویہ رضی اللہ عنہ آپ ﷺ کے کاتب تھے، اور یہ ثابت شدہ ہے کہ معاویہ رضی اللہ عنہ آپ ﷺ کے جملہ کاتبین میں سے کاتب اور وحی الہی پر آپ ﷺ کے امین تھے، اس لیے کہ معاویہ رضی اللہ عنہ آپ ﷺ کے کہنے پر آپ ﷺ پر نازل شدہ "وحی کی کتابت" کیا کرتے تھے اور اگر وہ امین نہ ہوتے تو "کاتب وحی" نہ ہوتے۔"

#### (۱۰) حافظ ابن عساکر رحمہ اللہ (م ۱۷۵ھ):

معاویہ بن ابی سفیان — خال المؤمنین، و کاتب

الوحی رب العالمین<sup>(۱)</sup>

"معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما ..... مؤمنین کے ماموں اور رب العالمین کی "وحی" کے کاتب" ہیں۔

#### (۱۱) حضرت مولانا عبد الشکور لکھنؤی رحمہ اللہ (م ۱۳۸۳ھ) :

"معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما غزوہ حنین میں رسول خدا ﷺ کے ہمراہ تھے اور کچھ دنوں "کتابتِ وحی" کی خدمت ان کے پر دھی<sup>(۲)</sup>۔

#### (۱۲) علامہ عبدالحیٰ الکشافی رحمہ اللہ (م ۱۳۸۲ھ) :

قال القضااعی فان لم يحضر احد منهم كتب الوحی من حضر من الكتاب وهم معاویة وجابر بن سعید بن العاص<sup>(۳)</sup>

"قضااعی کہتے ہیں کہ اگر جملہ کاتبین میں سے کوئی حاضر نہ ہوتا تو حاضرین میں سے کوئی "وحی" لکھ لیتا اور ان لکھنے والوں میں معاویہ اور جابر بن

(۱)- (تاریخ مدینۃ دمشق ..... ج ۵۹ ص ۵۵، ترجمہ معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

(۲)- (ازالت الخفاء مترجم ..... ج ۲۷ ص ۲۲، ضمیر متعلقہ فصل چہارم)

(۳)- (الترتيب الاداری ..... ص ۱۱۵، القسم الثالث، الباب الاول فی کتاب الوحی)

سعید بن العاص رضی اللہ عنہما وغیرہ شامل ہیں۔

نیز:

وانما کان اکثرہم مداومہ علی ذلک بعد الهجرۃ زید  
بن ثابت ثم معاویۃ بعد الفتح<sup>(۱)</sup>.

”حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ تھرت کے بعد اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ فتح مکہ کے بعد ”کتابت وحی“ پر سب سے زیادہ ذمہ داری کے ساتھ لگے رہے۔

### (۱۳) علامہ محمد الحضر می رحمہ اللہ:

”ان کاتبین وحی میں جو لوگ زیادہ مشہور ہیں ان کے نام حسب ذیل ہیں..... زید بن ثابت رضی اللہ عنہ، معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہ، وہنوں بزرگ ہمیشہ رسول اللہ رضی اللہ عنہ کی خدمت میں ”وحی“ وغیرہ کی کتابت کیا کرتے تھے اس کے سوا ان کا کوئی کام نہ تھا<sup>(۲)</sup>۔“

### (۱۴) حضرت مولانا مفتی تقی عثمانی مدظلہم:

”کاتبین وحی کی تعداد چالیس تک شمار کی گئی ہے لیکن ان میں سے زیادہ مشہور یہ حضرات ہیں: حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت عثمان، حضرت علی، حضرت ابی بن کعب، حضرت عبد اللہ بن ابی سراح، حضرت زیبر بن عوام، حضرت خالد بن سعید، بن العاص، حضرت ابیان بن سعید، بن العاص، حضرت حنظله بن الربيع، حضرت معقیب بن ابی فاطمہ، حضرت عبد اللہ بن ارقم الزہری، حضرت شرحبیل بن حسنة، حضرت عبد اللہ بن رواحہ، حضرت عامر بن فہیر، حضرت عمر و بن العاص، حضرت ثابت بن قیس بن شمس، حضرت مغیرہ بن شعبہ، حضرت

(۱)- (ایضاً..... ص ۷۶)

(۲)- (تاریخ التشریع الاسلامی ..... ص ۱۲، تحت انتشار بعثتی حیات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم)

خالد بن ولید، حضرت معاویہ بن ابی سفیان، حضرت زید بن ثابت (۱)۔

(۱۵) علامہ سید محمود احمد رضوی برپیوی:

جناب محمود احمد رضوی بریلوی اپنے موکس جناب احمد رضا خان صاحب بریلوی کے حوالہ سے لکھتے ہیں:

”ایمان لانے کے بعد حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ خدمتِ نبوی سے جدا نہ ہوئے، ہمہ وقت پاس رہتے اور ”دھی الہی کی کتابت“ کرتے، حضور رسول اکرم ﷺ کا ان کے دل میں جواہر ام تھا وہ حضور ﷺ کے پردہ فرمانے کے بعد بھی جاری رہا۔<sup>(۲)</sup>

(١٦) داکٹر عبدالرحمن علیسی: (استاذ جامعہ امام محمد بن سعود)

آپ نے ایک کتاب ”كتاب الوجي“ کے نام سے تالیف فرمائی ہے اس میں کاتبینِ وجی کے دو گروہ ذکر کیے ہیں:

وهم كتاب التنزيل الحكيم وغيره وهم ستة ..... معاوية بن ابى سفيان يكتب فى التنزيل الحكيم وفيما بين النبى ﷺ وبين العرب ..... وكان هو (معاوية) وزيد بن ثابت ملازمين للكتابة بين يدى رسول الله فى الوحي وغيره لا عمل لهم غير ذلك <sup>(٣)</sup>.

”کاتب وحی وغیر وحی سات ہیں ..... حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ ” کتابت وحی، اور ان تحریرات کو لکھا کرتے تھے جو آنحضرت ﷺ اور اہل عرب کے درمیان ہوتی تھی ..... حضرت معاویہ اور حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہما نہایت پابندی کے ساتھ آنحضرت ﷺ کے سامنے ”وحی کی کتابت“ کیا کرتے تھے، اس کے علاوہ ان کا کوئی کام نہ تھا۔ -

(۱) - (علوم القرآن ..... ص ۹۷) تحت عہد رسالت میں کتبت قرآن، پہلا مرحلہ

(۲) - (شان صحابہ ص ۲۲، تحت امیر معاویہ کے دل میں حضور ﷺ کا احترام)

(٣)-كتاب الوجي.....ص(٦٦)

## (۱۷) خطیب تبریزی (م ۲۳۷ھ) :

کان هو وابوہ مسلمة الفتح من المؤلفة قلوبهم وهو احد  
الذین کتبوا الرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم الورحی<sup>(۱)</sup>.

”حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ او ران کے والد فتح مکہ پر اسلام لانے والوں میں  
سے تھے، (ابتداء میں) مؤلفۃ القلوب میں بھی رہے اور جو معاویہ رضی اللہ عنہ ان لوگوں  
میں سے تھے جو حضور ﷺ کے لیے ”وحی“ لکھتے رہے۔“

## (۱۸) حضرت امام ابو اسحاق الشاطئی رحمہ اللہ:

وذکر اهل السیر انه کان لرسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
کتاب يکتبون له الورحی وغیره منهم عثمان وعلی ومعاویہ  
والمفیرہ بن شعبہ وابی بن کعب وزید بن ثابت وغیرہم<sup>(۲)</sup>.

”اور سیرت نگاروں نے ذکر کیا ہے کہ آنحضرت ﷺ کے جملہ کاتبین  
آپ کے لیے وحی وغیر وحی کی کتابت کیا کرتے تھے، اور ان کاتبین میں حضرت  
عثمان، حضرت علی، حضرت معاویہ، حضرت مفیرہ بن شعبہ، حضرت ابی بن کعب  
اور حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہم وغیرہ شامل ہیں۔“

## (۱۹) شاہ معین الدین ندوی رحمہ اللہ:

علمی اعتبار سے امیر معاویہ رضی اللہ عنہی دامن نہ تھے، ابتداء سے لکھنے پڑنے  
میں مہارت رکھتے تھے، اسی بنابر ان کو آنحضرت ﷺ نے ”کاتب وحی  
بنایا تھا<sup>(۳)</sup>۔“

(۱) — (الاکمال فی اسماء الرجال ..... ص ۶۱۷)

(۲) — (الاعتصام ..... ج ۱ ص ۱۳۲، الباب الثالث، تحت الوجہ الثاني مسن وبحی الجواب)

(۳) — (تاریخ اسلام ..... ج ۲ ص ۳۲۲، تحت معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

## (۱۹) جناب احمد یار خان گجراتی بریلوی:

”امیر معاویہؓ بنی کریمؓ کے کا ”تپ وحی“ بھی اور کاتب خطوط بھی تھے جو نامہ دیپاام سلاطین وغیرہ سے حضورؐ فرماتے تھے وہ امیر معاویہؓ سے لکھواتے تھے (۱)۔

## (۲۰) محمد بن علی بن طباطبائی باہنِ لطقطقی:

ساتویں صدی ہجری کے مشہور شیعہ مؤذن خ ابن طباطبائی لکھتے ہیں:

وَاسْلَمُ مَعَاوِيَةً وَكَتَبَ الْوَحْىِ جَمْلَةً مِنْ كَتَبِهِ بَيْنَ يَدَيِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (۲).

”حضرت معاویہؓ سلام لائے اور نبی کریمؓ کے سامنے جملہ کاتبین کے ہمراہ ”کتابت وحی“ کرتے رہے۔

اس تفصیل سے بات واضح ہو گئی کہ سیدنا معاویہؓ ”کتابت وحی“ ہیں اور جب وہ کتابت وحی کے شرف سے مشرف ہو گئے تو ان کا عادل و امین ہونا خود ثابت ہو گیا کیونکہ کان لا یستكتب الا عدلا امینا۔

روایات میں یہاں تک آتا ہے کہ آنحضرتؐ نے حضرت معاویہؓ کو یہ منصب حکم خداوندی سے عطا فرمایا تھا۔ ایک مرتبہ حضرت جبریلؓ علیہ السلام آپؓ کے پاس تشریف لائے اور فرمایا:

يَا مُحَمَّدُ أَقْرَئِ مَعَاوِيَةَ السَّلَامَ وَاسْتُوْصِ بِهِ خَيْرًا فَإِنَّهُ أَمِينٌ  
اللَّهُ عَلَى كِتَابِهِ وَوَحْيِهِ وَنَعْمَ الْأَمِينِ (۳).

”اے محمدؓ! معاویہؓ کو سلام کیسے اور ان کو نیکی کی تلقین فرمائیے کیونکہ وہ اللہ کی کتاب اور اس کی وحی کے امین ہیں اور بہترین امین ہیں۔“

(۱)- امیر معاویہؓ... ج ۲۷، تحت امیر معاویہؓ کے خصوصی فضائل

(۲)- (الغیری فی الاداب السلطانية... ج ۸۵، الفصل الثالث، الدولة الاموية، تحت ذکر شیعہ میرۃ معاویۃ)

(۳)- (البداية والنهاية... ج ۸۲، ج ۱۲، تحت ترجمۃ معاویۃ بن ابی سفیان و ذکر شیعہ میرۃ معاویۃ)

ایک اور حدیث میں ہے کہ حضرت معاویہؓ کا تب وحی بنانے کے لیے حضور ﷺ نے حضرت جبرئیل امین علیہ السلام سے مشورہ فرمایا تو انہوں نے کہا:  
استکتبه فانہ امین<sup>(۱)</sup>.

”آپ ان کو کتاب (وحی) بنائیں کیونکہ وہ امین ہیں“

اب فرمائیے ان واضح تصریحات کے بعد مصنف نام و نسب کے اس بیان کی کہ ”صحیح قول“ کے مطابق (حضرت معاویہؓ) ”کتاب وحی نہ تھے“ کی کیا حقیقت رہ جاتی ہے؟ دوسرے یہ کہ کیا کتاب نبویؓ ہونا معمولی اعزاز ہے؟ کیا آپ ﷺ کے اقوال و ارشادات عالیہ وحی خفی نہیں ہیں؟ آخر میں مصنف نام و نسب کی ”طمائیت قلب“ کے لیے شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمہ اللہ کا ایک حوالہ پیشِ خدمت ہے جس میں انہوں نے رواضی کے حضرت معاویہؓ کے بارے میں عدم کتابت وحی کے قول کی تردید کرتے ہوئے لکھا ہے:

فهذا قول بلا حجة ولا علم<sup>(۲)</sup>.

”اور یہ قول (کہ حضرت معاویہؓ کتاب وحی نہ تھے) بلا دلیل اور جہالت پر منی ہے۔“

اس کے بعد آپ نے ”کتاب وحی“ کی فہرست حسب ذیل تحریر فرمائی ہے:  
”حضرت ابو بکرؓ، حضرت عمرؓ، حضرت عثمانؓ، حضرت علیؓ، حضرت عامر بن فہیرؓ، حضرت عبد اللہ بن ارقمؓ، حضرت ابی بن کعبؓ، حضرت ثابت بن قیسؓ، حضرت خالد بن سعید بن العاص، حضرت حنظله بن الربيع الاسدیؓ، حضرت زید بن ثابتؓ، حضرت معاویہؓ، حضرت شریل بن حنفؓ“<sup>(۳)</sup>۔

(۱)-(ایضاً)

(۲)-(منہاج السنہ..... ج ۲ ص ۲۱۲، فصل وما قول الرافضی وسموہ کاتب الوجی اخراج و جوابہ)

(۳)-(ایضاً)

## تازیانہ عبرت

محترم قارئین! مصنفِ نام و نسب کے سیدنا معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما پر بزعم خود  
وارد کردہ اعتراضات کا تاریخنگوت سے کمزور ہونا بحمد اللہ واضح ہو چکا  
پہنچا دیا ہے منزل مقصود مصححی!  
چوب قلم سے میں خرمفتی کو ہاںک ہاںک  
آخر میں مصنفِ نام و نسب کو حضرت ربیع بن نافع کی وصیت و نصیحت سنانا چاہتا ہوں:  
معاویہ بن ابی سفیان ستر اصحاب رسول اللہ ﷺ فی اذا  
کشف الرجل المسترا اجترئ على ما وراءه<sup>(۱)</sup>.

”حضرت معاویہؓ صاحبِ محمد ﷺ کا پرده ہیں، جب کوئی شخص اس  
پرده کو کھول دے گا تو اس کے پیچھے کے لوگوں پر اس کی جرأتیں بڑھ جائیں گی۔“

جرأت کے اس بڑھنے کو مصنفِ نام و نسب کے مددوچ عالم دین و مفتی احمد یار خان گجراتی  
بریلوی (م ۱۳۹۱ھ) نے یوں بیان کیا ہے:

”آئی ہم آپ کو اس بیماری والی جماعت کی آپس میں گفتگو سنائیں۔  
سینے اور عبرت حاصل کیجیے، چند حضرات آپس میں امیر معاویہؓ کے متعلق  
اس طرح گفتگو کر رہے ہیں:

پہلا شخص: یار امیر معاویہؓ بے فاسق و ظالم تھے، اہل بیت اطہارؓ  
کے سخت دشمن تھے، انہوں نے علی الرضاؓ کی خلافت کا انکار کیا اور ان کی وجہ سے  
ہزار ہا مسلمانوں کا خون بہا۔ مسلمان عورتیں بیوہ ہوئیں، مسلمان بچے متین ہوئے۔

حضرت علیؓ کو ستایا اور جس نے حضرت علیؓ کو ستایا اس نے رسول  
ﷺ کو ستایا اور جس نے رسول ﷺ کو ستایا اس نے رب کو دکھدیا۔ بھلا ایسا

(۱) - (تاریخ بغداد للخطیب ..... ج ۲۲۳، تحقیق ترجمہ معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما)

**شخص کب سچا مسلمان ہو سکتا ہے۔ غصب ہے کہ لوگ معاویہؓ کو بھی پرہیز کار مانتے ہیں۔**

**دوسرਾ شخص:** یار بات کہنے کی نہیں، چھوٹا منہ بڑی بات ہے، اہل بیتؓ کو سب ہی نے جی بھر کر ستایا، برسوں کے ”ؓ“ نے ایسی حرکتیں کیں کہ توبہ بھلی۔ حضرت عائشہؓ، حضرت طلحہؓ، حضرت زبیرؓ (عشرہ مبشرہ والے) اور حنفی جمل و صفیین کے تمام وہ لوگ جو حضرت عائشہؓ یا معاویہؓ کے ساتھی تھے، سب ہی اہل بیتؓ کی عداوت سے بھر پور تھے۔ سب ہی نے حضرت علیؓ کے خلاف نبرد آزمائی کی۔

**تیسرا شخص:** یار میرا دل تو کہتا ہے کہ معاویہؓ جیسے فاسق و فاجر کے ہاتھ پر امام حسنؓ کو بھی بیعت نہ کرنا چاہیے تھی۔ امام حسنؓ نے بڑی بڑی دکھائی کہ معاویہؓ سے صرف صلح ہی نہ کی بلکہ ان کے حق میں خلافت سے دستبردار ہون گئے۔ امام حسینؓ کی طرح مردمیدان بن کر ڈٹ کر مقابلہ کرنا چاہیے تھا۔ امام حسینؓ پر جان قربان! کہ جان دے دی مگر ملعون یزید کی بیعت نہ کی۔ امام حسنؓ کو کم از کم اپنے والدِ ماجد حضرت علیؓ ہی سے سبق لینا چاہئے تھا کہ دین کی حمایت اور خلافت کی حفاظت میں کسی نقصان کی پرواہ نہ کرتے ہوئے امیر معاویہؓ اور حضرت عائشہؓ کا ہمت سے مقابلہ کیا۔ امام حسنؓ نے کیوں ایسا نہ کیا؟

**چوتھا شخص:** یار امام حسنؓ کے صلح کے وقت امام حسینؓ کو کیا ہو گیا تھا کہ وہ بھی خاموش رہے اور اپنے بھائی کو نہ سمجھایا، نہ ان سے قطع تعلق کیا۔ یہاں ہی امیر معاویہؓ کی امارت کا قلع قمع کر دیا ہوتا تو کر بلا کا واقعہ ہی پیش نہ آتا نہ معلوم امام حسینؓ اس وقت کیوں خاموش رہے اور کر بلا والی جرأت و ہمت امیر معاویہؓ کے مقابلہ میں کیوں نہ دکھائی۔ یار گو مگو کا معاملہ ہے۔ کیا کہیں کیا نہ کہیں۔

**پانچواں شخص:** یار بات دور تک پہنچتی ہے، کہنے کی ہمت نہیں پڑتی ورنہ اگر غور کیا جائے تو بڑی غلطی حضرت علیؓ سے ہو گئی کہ اتنا لڑ بھڑ کر پھر معاویہؓ سے صلح کر لی اور خلافت کے دو تکڑے ہو جانے پر راضی ہو گئے۔ تمام مصیبتوں کی جڑ تو حضرت علیؓ کی یہ صلح ہے۔ بڑی غلطی اس صلح سے ہوئی۔

ساری ذمہ داری حضرت علیؓ پر ہے۔ وہ اللہ کے شیر تھے، معاویہؓ کی امارت کی جڑ کاٹ کر رکھ دی ہوتی تاکہ آئندہ یہ واقعات ہی رومنانہ ہوتے۔

**چھٹا شخص:** یا راًگرچھی پوچھو تو ان تمام فتوؤں کی جڑ حضرت عمرؓ نے قائم کی کہ معاویہؓ کو اپنے زمانہ خلافت میں شام کا گورنر مقرر کر گئے۔ اگر یہ گورنری معاویہؓ کو نہ ملتی تو آئندہ ان کے دل میں خلیفہ بننے کا شوق نہ پیدا ہوتا۔ ان تمام فتوؤں کی جڑ حضرت عمرؓ کی قائم کی ہوئی ہے۔

**ساتواں شخص:** یا رہما راعقیدہ تو یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ﷺ کو غیب کا علم دیا ہے تو خود نبی اکرم ﷺ نے معاویہؓ جیسے دشمن اہل بیتؓ کو اپنی بارگاہ میں باریاب کیوں ہونے دیا کہ انھیں اپنا کاٹپ وحی مقرر کیا۔ معاویہؓ کی بہن اُمِ جبیہ سے نکاح کر کے معاویہؓ کو اپنا بارادِ نسبتی بننے کا موقع دیا، پھر ان کے فضائل بیان کر کے امیر معاویہؓ میں ہمت اور جرأت پیدا کی۔ ضرور حضور ﷺ سے بھی اس معاملہ میں لغزش واقع ہوئی۔ حضرت آدم کا گندم کھانا، حضور ﷺ کا امیر معاویہؓ کو باریاب کرنا بڑی خرابیوں کا باعث ہوا۔ (نعوذ باللہ منہ)

**آٹھواں شخص:** یا رمیری سمجھی میں نہیں آتا کہ قرآن تو حضور ﷺ کے صحابہؓ کی تعریف یوں کرتا ہے کہ أَشَدَّ أَهْمَالِ عَلَى الْكُفَّارِ رُحْمَاءُ بَيْنَهُمْ کہ وہ کافروں پر سخت ہیں اور آپس میں ایک دوسرے پر مہریاں۔ مگر جب ان تمام حنگجو صحابہؓ کی تواریخ دیکھی جائے تو وہ آپس میں ایک دوسرے کے خون کے پیاسے، لڑ بھڑ کر ہزاروں کو موت کے گھاٹ اتارنے والے ہیں۔ یا تو قرآن کی یہ آیت درست نہیں، کسی نے ملاوٹ کر دی ہے اور یا تمام جگ جمل یا صفین والوں میں کوئی بھی صحابی نہیں، ان کی لڑائیاں ہمارے اسلام پر ایک بد نمادا غیر ہے۔

یہ ان لوگوں کی گفتگو ہے جو اپنے آپ کو صحیح العقیدہ، راجح العقیدہ، سچا اور پٹکا مسلمان سمجھ کر امیر معاویہؓ سے متفق ہیں۔ غور کرو کہ امیر معاویہؓ کے بغض کی بیماری کس طرح ایمان کا خاتمہ کر دیتی ہے۔ اگر اس میں زیادہ بحث کی جائے تو پھر نہ صحابہؓ کی طعن سے بچتے ہیں نہ اہل بیتؓ بلکہ پھر نہ

رسول اللہ ﷺ کی عظمت دل میں رہتی ہے، نہ قرآن کریم کا وقار (۱)۔

غلو و طغیان کی سرحد کے پار کھڑے لوگوں کے بارے میں مُصنف نام و نسب خود یہ کہہ چکے ہیں:

”افسوں کہ جب آنکھوں پر تعجب کی دیزپئی بندھی ہوئی ہو تو قرآن

و سُفت کو بھی کچھ لوگ نظر انداز کر دیتے ہیں، جن کا یہ حال ہو کہ ان کی نظر میں

اللہ تعالیٰ اور رسول پاک ﷺ کی بھی وقت نہیں تو کسی اور سے ان کے سلوک کا

اندازہ خود بخوبی جا سکتا ہے (۲)۔

لیکن کریم آقا کے کرم سے کیا بعید ہے، اسی ذات واحد پر امید رکھتے ہوئے ہم مُصنف کو اس خود رائی اور غیر مقلدیت سے توبہ کی تلقین کرتے ہیں اور اس کتاب ”نام و نسب“ کے نویں باب (جو سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کی توہین و تنقیص پر مشتمل ہے) کو آئندہ ایڈیشن میں حذف کرنے کا مشورہ دیتے ہیں کیونکہ اکابر امت کی توہین و تذلیل، بے ادبی اور عجیب جوئی ابتداء سلب توفیق اور انتہاء سلب ایمان کا ذریعہ بن جاتی ہے (اللہ پاک ہم سب کو اس سے پناہ میں رکھے۔ آمین۔ بجاہ سید المرسلین ﷺ) مُصنف مرض ناصبیت کا تریاق ڈھونڈنے چلے تھے لیکن اکابر پر عدمِ اعتقاد کی بد دلت خود صحابی رسول ﷺ کی شان میں استخفاف بلکہ گستاخی کے مرتكب ہو گئے.....

وع لوآ پ اپنے دام میں صیاد آ گیا

ورنه مُصنف کے اپنے خاندانی بزرگ پیر مہر علی شاہ صاحب کے شیخ طریقت حضرت خواجہ شمس الدین سیالوی رحمۃ اللہ علیہ (جنہیں مُصنف نام و نسب نے ”عمدة الواصلین، شمس العارفین“ کے القاب سے یاد کیا ہے) حضرت علی و حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کے درمیانی نزاع کو ”اجتہادی“ تصور کرتے ہیں، نہ کہ ”عنادی“ (۳)، اور ان کا کہنا ہے:

تآ نکہ در حق جمیع اصحاب اعتماد درست ندارد ایمان او کامل نباشد (۴)۔

”جب تک تمام صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے حق میں اعتقاد درست نہ ہو ایمان

کامل نہیں ہو سکتا۔“

(۱)- (امیر معاویہ رضی اللہ عنہ..... ص ۸-۱۱)

(۲)- (نام و نسب ..... ص ۲۸۹)

(۳)- (مرآۃ العاشقین ..... ص ۱۰۹)

(۴)- (ایضاً)

اگر مُصنفِ نام و نسب جمہور علمائے اہل سنت اور خود اپنے بزرگوں کی باتوں کی بھی اپنے عمل سے صریح تردید بلکہ تکذیب کر دیں تو کیا بھی ہم انہیں فکری غیر مقلد نہ کہیں، جنہیں مسلکِ اہل سنت میں بھی پورے اعتدال و توازن کے بجائے ”کچھ توازن ملتا ہے“<sup>(۱)</sup>۔

اللہ تعالیٰ نے آنحضرت ﷺ کے ذمہ جو فرائضِ نبوت عاید کیے تھے، ان میں سے ایک اہم فریضہ نفوس کا تزکیہ و تصفیہ بھی تھا۔ جب سید نامعاویہ رض صحبتِ نبوی ﷺ کے شرف سے باریاب ہو کر بھی (بقولِ مُصنفِ نام و نسب) کسی ”فضیلت“ کے حامل نہیں، وہ سیدنا علی رض سے ”بغض و عناد“ رکھنے والے، ”خطائے منکر“ کا ارتکاب کرنے والے، ”بدعات کے بانی“ اور اس کو ”رواج دینے والے“ اور نواسہ رسول ﷺ کو ”زہر دے کر شہید کر دانے والے“ ہیں، ان میں کوئی ایسا کمال نہیں جس سے امت پران کی ”سُفت کا اتباع“ لازم ہوا اور ان میں بے شمار ایسی خرابیاں، نعوذ باللہ، موجود ہیں جنہیں بقولِ مُصنفِ نام و نسب ”مستند تاریخی حوالہ جات“ کے ساتھ پیش کیا جاسکتا ہے<sup>(۲)</sup>۔ سو ایسی برا بیوں اور خرابیوں کے ہوتے ہوئے کیا ہم یہ پوچھ سکتے ہیں کہ پھر بارگاہ و نبوت ﷺ میں باریابی اور صحبتِ نبوی ﷺ کی بدولت حضرتِ معاویہ رض کا کیا تزکیہ ہوا؟ کیا مُصنف موصوف زبانِ حال سے ایرانی لیڈر خمینی کے اس قول کی تصدیق نہیں کر رہے:

”جو نبی بھی آئے وہ انصاف کے نفاذ کے لیے آئے، ان کا مقصد بھی یہی تھا کہ تمام دنیا میں انصاف کا نفاذ کریں، لیکن وہ کامیاب نہ ہوئے۔ یہاں تک کہ ختم المرسلین ﷺ جو انسان کی اصلاح کے لیے آئے تھے اور انصاف کا نفاذ کرنے کے لیے آئے تھے۔ انسان کی تربیت کے لیے آئے تھے، لیکن وہ اپنے زمانہ میں کامیاب نہیں ہوئے“<sup>(۳)</sup>۔

ورنه امام ربانی مجدد الف ثانی رحمہ اللہ کا وہ ایمان افروز، وجد آفریں اور عشق و معرفت صحابہ رض میں ڈوبا ہوا بیان کس علم دوست اور صاحب تحقیق سے پوشیدہ ہوگا (جو بلاشبہ شیخ مجدد رحمہ اللہ کے کمالاتی وہیہ اور مقامِ مجدد دوانہ کا آئینہ دار ہے) جس میں آپ نے واقعہ قرطاس پر

(۱)-(نام و نسب.....ص ۵۲۲)

(۲)-(نام و نسب ص ۵۱۹)

(۳)-(اتحاد و تکمیل امام خمینی کی نظر میں ..... ص ۵) مطبوعہ خانہ فرہنگ ایران، ملستان

کلام کرتے ہوئے حضراتِ صحابہ رض پر کیے گئے تمام مطاعن کا صولی جواب مرحمت فرمایا ہے، جس کو ملحوظ رکھنے کے بعد اس سلسلہ کی تمام تر بحثوں کا ظسم ٹوٹ جاتا ہے اور معتبر ضمین صحابہ رض کی علمی حیثیت اور تحقیقی وقعت آشکار ہو جاتی ہے اور ان مبغوضین کے سیاہ کیے ہوئے دفتر کے دفتر فاروقیٰ ہبیت و جلال سے خاک میں مل جاتے ہیں۔ آپ فرماتے ہیں:

”حق تعالیٰ تم کو ہدایت دے اور سید ہے راستہ پر چلائے، تم کو معلوم ہونا چاہیے کہ یہ شبہ اور اس جیسے اور شہہات جن کو بعض لوگ حضرات خلفاء علیاً ثلاثۃ اور دیگر تمام صحابہ کرام رض پر وارد کرتے ہیں اور ان شکوک و اعتراضات سے ان کو مجروح و مطعون کرنا چاہتے ہیں، اگر یہ کچھ انصاف سے کام لیں اور حضرت خیرالبشر صلی اللہ علیہ وس ع کی محبت کی فضیلت و اہمیت کو قبول کر لیں اور جان لیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وس ع کی محبت میں رہ کر ان کے نفوس ہوا وہوں سے صاف اور ان کے سینے کینوں اور کدوں توں سے پاک ہو گئے تھے اور سمجھ لیں کہ یہ وہ بزرگان دین اور عظمائے اسلام ہیں جنہوں نے دن اور رات، خفیہ اور اعلانیہ غرض ہر وقت اور ہر طرح دین متن کی تاسید و حمایت اور اعلاء کلمہ اسلام کے لئے اپنی تمام کوششیں اور طاقتیں صرف کر دیں اور حضور رسول مقبول صلی اللہ علیہ وس ع کی محبت کی وجہ سے اپنے کنبے، قبیلوں، اپنے بال بچوں، اپنی چیوتی یہیوں کو چھوڑ دیا، اپنے عزیز وطنوں، اپنے آبادگھروں کو، اپنے چشموں اور کھیتوں کو، اپنے درختوں اور اپنی نہروں کو ہمیشہ کے لیے خیر باد کہہ دیا، انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وس ع کے نفس مقدس کو اپنے نفوس پر ترجیح دی اور حضور صلی اللہ علیہ وس ع کی محبت کو اپنی اور اپنے اموال و اولاد کی محبت پر مقدم رکھا، انہوں نے وحی کو اترتے اور فرشتوں کو آتے دیکھا، حضور صلی اللہ علیہ وس ع کے معجزات اور آپ صلی اللہ علیہ وس ع کی روشن نشانیوں کا انہوں نے بہ چشمِ خود مشاہدہ کیا، یہاں تک کہ ”غیب“ ان کے حق میں ”شهادت“ بن گیا اور ان کا علم الیقین، عین الیقین سے بدل گیا، وہی دہ خوش نصیب ہیں جن کی مدح و ثناء حق تعالیٰ نے قرآن مجید میں نازل فرمائی اور اعلان فرمایا کہ ”اللہ ان سے راضی ہے اور وہ اللہ سے راضی ہیں“ اور دوسری جگہ فرمایا کہ ”یہ حال سطور ہے ان کا توراۃ“

میں اور ان بھیل میں، اخ، پھر جبکہ تمام صحابہ کرامؐ ان خصائص و فضائل سے مشرف ہیں تو پھر خاص اکابر صحابہؓ یعنی حضرات خلفاء راشدینؓ کے متعلق کیا کہا جائے اور کیا کہا جاسکتا ہے؟۔

پھر چند سطور کے بعد ارقام فرماتے ہیں:

”اگر ان اعتراض کرنے والوں کی نظر میں کچھ انصاف ہو اور یہ حضرت خیر البشرؓ کی صحبت کی عظمت کو مان لیں اور صحابہ کرامؓ کی بزرگی اور عالی مرتبی کو جان لیں تو زیادہ بعید نہیں کہ یہ خود ہی اپنے ان شبہات کو ملمع شدہ مغالطوں اور سفطوں کے رنگ میں دیکھنے لگیں اور ان کو درجہ اعتبار و اعتماد سے ساقط کر دیں، اگرچہ غلط فہمی کے منشاء کی تعین نہ کر سکیں اور فریب و سفط کے محل کو انگلی رکھ کر نہ بتا سکیں، لیکن کم از کم اجمالاً اس قدر ضرور سمجھ لیں گے کہ یہ شکوک و شبہات لا حاصل ہیں، بلکہ بہت سی بدیہی اور کھلی ہوئی حقیقوں کے خلاف اور کتاب و سنت سے مردود و مطرود ہیں (۱)،۔

اس تمهید کے بعد حضرت مجدد رحمہ اللہ نے واقعہ قرطاس پر چند مقدمات قائم کر کے مفضل کلام فرمایا ہے اور اس سے متعلق شیعوں کے مشہور اعتراض کا تفصیلی جواب دیا ہے اور گویا اس کے مقدمات کی تحلیل کر کے انگلی رکھ رکھ کے بھی بتا دیا ہے کہ کہاں کہاں اس میں فریب دیا جاتا ہے، اس کے بعد پھر اسی اصولی رنگ میں فرماتے ہیں:

”فقیر کے نزدیک ان شکوک و شبہات کی مثال بالکل ایسی ہے کہ کوئی چالاک اور پُون شخص بیوقوف نہ کسی جماعت کے پاس پہنچا اور ایک پھر کو جس کو وہ اپنی آنکھوں سے دیکھ رہے ہیں اور اپنے پُفریب دلائل اور ملمع شدہ مقدمات سے سونا ثابت کرے اور یہ بے چارے اس کے پُرتزویر ”دلائل“ کے جواب سے عاجز ہونے اور تعین و تشخیص کے ساتھ اس کی غلطی نہ پکڑ سکنے کی وجہ سے خود شبہہ میں پڑ جائیں بلکہ اپنے مشاہدہ کے خلاف اس کو سونا یقین کرنے

(۱)۔ (مکتوبات امام ربانی..... ففتر دوم، مکتوب ۹۶)

لگیں اور اپنے احساس و ادراک کو ناقابل اعتماد سمجھ کر پس پشت ڈال دیں، لیکن عقل مندا اور ہوشیار آدمی کا کام یہ ہے کہ ایسے موقع پر اپنی حس اور اپنے ادراک کی ہدایت پر اعتماد کرے اور ان ملمع شدہ و ہمی مقدمات کو ناقابل اعتماد سمجھے، بالکل یہی حال مسئلہ زیر بحث کا ہے کہ حضرات خلفاء ثلائہ رض بلکہ تمام صحابہ کرام رض کی بزرگی اور عالمی مرتبی قرآن و حدیث کی رو سے جانی بوجھی بلکہ گویا آنکھوں دیکھی حقیقت ہے جس میں کسی شک و شبہ کی گنجائش نہیں، لیکن یہ ناقص کوش جماعت اپنے ملمع شدہ دلائل سے ان پر طعن و قدح کرتی ہے۔ پس ان کی وہ جرح و قدح بالکل ایسی ہی ہے جیسے کہ کوئی عتیار اپنے ہاتھ کے پتھر کے ٹکڑے کو سونا ثابت کرنے کی کوشش کرے اور ”منطقی“ دلائل سے سیدھے لوگوں کو بے وقوف بنائے <sup>(۱)</sup>۔

اہل صفیں سے متعلق روایاتے صالحہ<sup>(۲)</sup>:

آخر میں ہم اہل صفت کے حق میں بطورِ بشارتِ عظیمی کچھ روایائے صالحہ (جن کو اکابر علمائے اعلام اور محدثین عظام رحمہم اللہ نے اپنی معتمد و مستند کتب میں جگہ دی ہے) کو ذکر کرنا چاہتے ہیں۔ ورنہ کتاب و سنت، بیاناتِ سلف اور تاریخی شواہد کے بعد اگرچہ اس کی ضرورت نہ تھی، تاہم فطری طور پر روایائے صالحہ اور مبشراتِ صادقہ سے ایک گونا اطمینان حاصل ہوتا ہے..... اس کی وجہ یہ ہے کہ نبوت کے تمام دروازے بند ہو چکے ہیں، صرف ایک کھڑکی کھلی ہے، جس سے بقول لسانِ نبوت ”الرجل الصالح“، دیکھتے ہیں، سیدنا انس بن مالک رض کہتے ہیں کہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

الرواية الحسنة من الرجل الصالح جزأً من ستة واربعين

جزء من النبوة<sup>(٣)</sup>.

(۲) - دلائل شرعیہ بالاتفاق چار ہیں، کتاب اللہ، سنت رسول اللہ ﷺ، اجماع امت اور قیاس مجتہد، ان میں سے اول تین ولیلیں جو جبکہ چوتھی اور آخری ولیل جو جت مطمئنہ ہے، منامات و مکاشفات دلائل شرعیہ کی کوئی قسم نہیں، ہاں یہ مبشر یا متنزہ ہو سکتے ہیں ان کو اولہ شرعیہ پر پیش کیا جائے گا اگر موافق ہوں تو مقبول درجہ مردود ناممکن ہوں گے۔

(٣)- ( صحيح بخاري ..... ج ٢ ص ٣٢، كتاب التعبير بباب الرؤيا الصالحة )

”مرِ صالح کو اپنے خواب آنینتوں کا چھپا لیسوں حصہ ہے۔“

حضرت عبد اللہ بن عبّاس رضی اللہ عنہما کہتے ہیں کہ حضور ﷺ نے فرمایا:

”یا ایها الناس انه لم يبق من مبشرات النبوة الا رواية الصالحة

یراها المسلم او تری له<sup>(۱)</sup>.“

”اے لوگو! انہوں تکی خوش خبری دینے والی چیزوں میں سے اب کوئی چیز باقی نہیں رہی، سوائے ان تھیں خوابوں کے جو مسلمان اپنے لیے دیکھے یادو سرا اس بیلئے دیکھئے۔“

حضرات انبیاء کرام علیہم السلام میں سیدنا و نبینا یوسف علیہ السلام کو یہ نعمت خصوصی طور پر عطا ہوئی، صحابہ کرام علیہم السلام میں سیدنا عمر بن خطاب علیہ شہرباز عالم تکوین تھے اور تابعین میں اس سلسلہ کے سر خلیل حضرت امام ابن سیرین رحمہ اللہ (۱۱۰ھ) ہوئے ہیں۔

### حضرت ابو میسرہ رحمہ اللہ کارویائے صالح:

معروف تابعی حضرت عمرو بن شرجیل رحمہ اللہ جن کی کنیت ابو میسرہ ہے، آپ سیدنا عمر، سیدنا علی اور سیدنا عبد اللہ بن مسعود علیہم السلام کے مشہور شاگرد ہیں، آپ جگ صفين میں سیدنا علی علیہ السلام کی طرف سے شریک قتل تھے، فرماتے ہیں کہ میں اہل صفين کے معاملہ میں بڑے تردد اور پریشانی میں تھا:

قال: رأيى فى المنام أبو ميسرة عمرو بن شرجيل ، و كان من

أفضل أصحاب عبد الله ، قال: رأيت كأنى أدخلت الجنة ،

فرأيت قبابا مضروبة فقلت لمن هذه؟ فقيل: هذه لذى الكلاع

وحوشب ، و كانا ممن قتل مع معاوية يوم صفين ، قال: قلت :

فأين عمار وأصحابه؟ قالوا: أما مك قلت: وكيف وقد قتل

بعضهم بعضا؟ قال: قيل: إنهم لقوا الله فوجدوه واسع المغفرة ،

(۱)-(\*سنن أبي داود.....ج ۱۲۷، كتاب الصلوة، باب الدعاء في الركوع والسجود)

قال: فقلت: فما فعل أهل النهر؟ قال: فقيل: لقوا برسحا<sup>(۱)</sup>.

”پس اس حالت میں مجھے خواب میں دکھایا گیا کہ میں جنت میں داخل ہوا ہوں کیا دیکھتا ہوں کہ جنت میں خیسے لگے ہوئے ہیں، میں نے دریافت کیا یہ کن لوگوں کے ہیں؟ مجھے بتایا گیا کہ یہ ذوالکلام اور حوشب کے ہیں، یہ دونوں بزرگ حضرت معاویہؓ کی حمایت میں جگِ صفين میں شہید ہوئے تھے، میں نے کہا حضرت عمارؓ اور ان کے رفقاء کہاں ہیں؟ کہا گیا وہ آگے ہیں، میں نے کہا انہوں نے تو ایک دوسرے کو قتل کیا تھا، کہا گیا کہ ان کی اللہ تعالیٰ سے ملاقات ہوئی تو انہوں نے اللہ تعالیٰ کو ”واسع المغفرة“ پایا، پھر میں نے پوچھا کہ اہل نہروان (یعنی خوارج) کا کیا بنا؟ کہا گیا ان کو حتیٰ اور شدت کا سامنا کرنا پڑا۔

### خلفیہ صالح حضرت سیدنا عمر بن عبد العزیز رحمہ اللہ کارویائے صالح:

حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ (م ۷۲۷ھ) جن کو مصنف نام و نسب نے اپنی اسی کتاب میں ”مستند مؤرخ“ کے لقب سے یاد کیا ہے<sup>(۲)</sup>..... نے اپنی تاریخ کی مشہور و معروف کتاب البدایہ والنهایہ میں، اور حضرت امام غزالی رحمہ اللہ (م ۵۰۵ھ) نے اپنی مشہور کتاب ”کیمیائے سعادت“ اور حافظ ابن قیم رحمہ اللہ (م ۶۵۷ھ) نے اپنی ”کتاب الزوح“<sup>(۳)</sup> میں اس خواب کا ذکر کیا ہے، ہم یہ خواب البدایہ والنهایہ سے پیش کر رہے ہیں:

عن عمر بن عبد العزیز قال : رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم في المنام أبو بكر و عمر و جالسان عنده، فسلمت عليه وجلست، فبينما أنا جالس إذا أتى بعلى و معاوية، فأخذ خلا بيته وأجيف الباب وأنا أنظر، فما كان بأسرع من أن خرج على وهو يقول : قضى لي رب الكعبة، ثم كان بأسرع من أن خرج

(۱)- (المصنف لابن أبي شيبة ..... ج ۱۵ ص ۲۹۰-۲۹۱ تחת کتاب الجمل، باب ما ذكر في الصفين)

(۲)- (نام و نسب ..... ص ۵۰۶)

(۳)- (ص ۲۸۲) (۲)- (ص ۳۱)

معاویہ وہو یقول : غفرلی و رب الکعبۃ<sup>(۱)</sup>

”حضرت عمر بن عبد العزیزؓ کہتے ہیں کہ مجھے خواب میں رسول اللہ ﷺ کی زیارت ہوئی، حضرت ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما ساتھ بیٹھے ہوئے تھے، جب میں بھی آپ ﷺ کی خدمت میں بیٹھ گیا تو ناگہاں سیدنا علی اور حضرت معاویہ رضی اللہ عنہما کو لایا گیا اور ایک مکان میں داخل کر کے اس کا دروازہ بند کر دیا گیا۔ تھوڑی دیر بعد میں نے دیکھا کہ سیدنا علیؓ یہ کہتے ہوئے باہر تشریف لائے کہ رب کعبہ کی قسم! میرے حق میں فیصلہ ہوا ہے۔ پھر جلد ہی حضرت معاویہ باہر تشریف لائے، اس حالت میں کہ وہ فرمائے تھے کہ رب کعبہ کی قسم! مجھے معاف کر دیا گیا۔“

یہ رویائے صالح تو اہل صفحین کے متعلق تھا، اب ایک خواب حضرت سیدنا معاویہ کی شانِ اقدس میں استھناف کا باعث بنے والے ایک پیر صاحب کا سنیے جو خواب میں متبنہ ہونے کے بعد تائب ہوئے۔ جناب سید محمد باقر علی شاہ صاحب (سجادہ نشین آستانہ عالیہ حضرت کیلیانووالہ شریف ضلع گوجرانوالہ) اپنا خواب ذکر کرتے ہوئے بیان فرماتے ہیں:

”آپ لوگ شانِ امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کتب سے بیان کرتے ہیں اور اس پر دلائل قائم کرتے ہیں، لیکن میں اپنی آپ بیتی اور خود پرواہ ہوئی بات بتلانا چاہتا ہوں۔ وہ یہ کہ ایک دن دس بجے دن ایک آدمی سے میں نے دورانِ گفتگو کہا، امیر معاویہ نے جو حضرت علی کرم اللہ وجہ سے مقابلہ کیا، اس میں انہوں نے بڑی زیادتی کی۔ اتنا کہا، اور اس کے ساتھ ہی میرے دل میں خیال آیا کہ امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی شان میں میں نے غلط الفاظ کہے ہیں اور معاویہ کے ساتھ روحانی فیض بند ہو گیا، سارا دن پریشانی میں گزرا، جب رات پڑی اور میں سو گیا، خواب میں پرانی بیٹھک شریف دیکھی، قبلہ والدی ماجدی حضرت خواجہ نور الحسن شاہ صاحب خلیفہ مجاز حضرت شیر ربانی قبلہ میاں شیر محمد شریپوری رحمۃ اللہ علیہ نے تمام زندگی اسی بیٹھک شریف میں روحانی سلسلہ جاری رکھا اور یہیں وصال

(۱)۔ (البداية والنهاية۔۔۔ ج ۸ ص ۱۳۰) تحقیق ترجمۃ معاویۃ بن ابی سفیان رضی اللہ عنہما

فرمایا۔ اچانک خواب میں ہی کسی نے بینہک شریف کا دروازہ کھٹکھٹایا، دروازے کو دھکا دے کر کھولا تو اچانک حضور نبی کریم ﷺ اندر تشریف لائے، آپ ﷺ کے پیچھے حضرت علی رضی اللہ عنہ اور ان کے پیچھے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ تھے۔ تینوں حضرات اس طرح کھڑے تھے کہ حضور ﷺ کی دامیں طرف حضرت علی اور امیر معاویہ رضی اللہ عنہما تھے۔ حضور اکرم ﷺ اور امیر معاویہ رضی اللہ عنہما کھوش کھڑے تھے، حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے ناراضگی میں مجھے مخاطب ہو کر ارشاد فرمایا:

”جگہ امیر اور امیر معاویہ کا تھا، اس میں تمہیں دخل دینے کا کیا حق حاصل ہے؟“

آپ نے یہی جملہ تین مرتبہ فرمایا۔ میں نے معافی مانگی، لیکن کوئی جواب نہ ملا۔ پھر تینوں حضرات تشریف لے گئے۔ اس واقعہ کے چھ ماہ بعد نہ تو حضرت قبلہ میاں صاحب شرقپوری رحمہ اللہ علیہ کی اور نہ ہی قبلہ والدی و مرشدی سرکار حضرت کیلیانوالہ شریف کی زیارت نصیب ہوئی اور ہر قسم کاروہانی فیض بند رہا۔ یہاں تک کہ حضور اکرم ﷺ کی زیارت نصیب ہوئی اور فیض کا سلسلہ جاری ہو گیا<sup>(۱)</sup>۔

اب ایک خواب اور سنیے جس میں بارگاہِ مرتضوی سے گستاخ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ پر عتاب کا فیصلہ شایا گیا ہے:

”ایک سید صاحب امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے سخت دشمن تھے، ان پر اعتراض کرتے رہتے تھے، ایک روز جب حضرت شیخ احمد مجدد الف ثانیؒ کے مکتوبات کا مطالعہ کر رہے تھے، ایک جگہ اس میں انہوں نے کہیں امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی تعریف و توصیف لکھی دیکھی، دشمن تو تھے ہی غصہ آگیا اور غصہ بھی اتنا کہ محض اس تعریف کی بنابر مکتوبات کی جلد کو ہاتھ سے پھینک دیا۔ اسی رات کو سید صاحب نے خواب دیکھا کہ حضرت مجدد صاحب تشریف لائے اور ان کے دونوں کان پکڑ کر کہا ”بے ادب تو میرے لکھے پر اعتراض کرتا ہے حالانکہ میں نے جو کچھ لکھا ہے وہ بالکل صحیح لکھا ہے۔ اور اگر تجھے یقین نہیں تو میں تجھے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی خدمت میں لے چلتا ہوں، خود ان سے پوچھ لیں۔ چنانچہ حضرت

(۱)۔ (تحفۃ جعفریہ ..... ج ۲۲ ص ۳۲۱-۳۲۲)

اسے کھینچتے ہوئے دربارِ مرضیٰ ﷺ میں لے گئے اور حضرت علیؓ سے عرض کی کہ حضورِ محترم! دیکھیے یہ شخص امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کا دشمن ہے اور ان کی دشمنی کی بناء پر میرے مکتوبات کو بھی اس نے اٹھا کر پھینک دیا ہے اور باز نہیں آتا۔

حضرت علیؓ کرم اللہ وجہہ نے فرمایا:

”دیکھو سر کارِ در عالم ﷺ کے صحابہؓ کا بہت بڑا مرتبہ ہے، ان سے ..... عداوت ہرگز نہ کرنی چاہیے اور نہ ان کی برائی کرنی چاہیے، شیخ احمد نے معاویہؓ کے متعلق جو کچھ لکھا ہے ٹھیک ہے۔“

یہ سن کر سید صاحب بہت متھیر ہوئے اور امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی ”لغز شیں“ پیش کر کے جھت کرنے لگے۔ اس پر حضرت علیؓ نے فرمایا ابھی اس جاہل کے قلب میں حقیقت کی روشنی پیدا نہیں ہوئی۔ اس کے سینہ پر ایک سیلی (مُنگا) مارو تا کہ یہ معاویہؓ کی برائی اور عداوت کے گناہ سے توبہ کرے۔ چنانچہ شیخ احمد نے تعمیلِ ارشاد کی، اس پر توبہ کر لی۔ صحیح جواب ہے تو سید صاحب کے سینہ میں درد بھی تھا اور چوٹ کا نشان بھی (اللہ)۔

اللہ پاک ہمارے عقائد و اعمال کی حفاظت فرمائیں اور ہدایت پر ہمارا خاتمه ہو۔ آمین بجاہ  
سید المرسلین ﷺ۔

محترم قارئین! ہمیں احساس ہے کہ پوری احتیاط کے باوجود ہمارے قلم سے بعض الفاظ سخت بھی نکل گئے ہوں گے جو یقیناً طبع نازک پر گراں گزریں گے، ہم قارئین سے یہ کہتے ہوئے معذر ت کرتے ہیں کہ فان لصاحب الحق مقلاً<sup>(۲)</sup>. بے شک صاحب حق گرم گفتگو کا مجاز ہے اور بقول شاعر ۔

بیمار کی حالت جب بد لے نسخہ بھی بد لنا پڑتا ہے  
مرہم تو لگاتے ہیں لیکن نشر بھی لگانا پڑتا ہے  
اللہ گواہ ہے کہ میں نے یہ باتیں دیکھے ہوئے دل کے ساتھ لکھی ہیں۔ جس سے مقصود صرف موقف اہل سنت کا مدلل اظہار ہے نہ کہ کسی کی توہین و تنقیص کا جذبہ ۔

(۱)- (تذکرہ اولیاً ہند۔۔۔ ج ۳ ص ۹۶-۹۷)

(۲)- (صحیح البخاری۔۔۔ ج ۳۲۱، کتاب فی الاستقراض و اداء الدین، باب استقراض الابل)

انداز بیاں گرچہ بہت شوخ نہیں ہے  
شايد کہ اتر جائے ترے دل میں مری بات  
شیخ الاسلام حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثمانی صاحب دامت برکاتہم نے کیا ہی پیاری بات  
ارشاد فرمائی ہے:

”صحابہ کرامؓ دین کی پوری عمارت کی بنیاد ہیں، اس بنیاد کی ایک  
اینٹ بھی اگر اپنی جگہ سے ہلاکی جائے تو پورا قصرِ ایمان متزلزل ہو سکتا ہے۔ لہذا  
ان حضرات کے بارے میں جو غلط فہمیاں پیدا ہو گئی ہیں انہیں دور کرنے کی  
کوشش کی جائے۔ اس تحریر کا نشانہ بھی اس کے سوا کچھ نہیں (۱)۔“

ربّ قدر! اس میں اثر انگلیزی کی طاقت پیدا کروے اور آخرت میں جب ناموسِ اصحاب  
رسول ﷺ کا تحفظ کرنے والوں پر تیرے انعام و اکرام کی بارش ہو رہی ہو تو فقط اپنے رحم و کرم  
سے چند چھینٹے اس بد کار اور رویاہ پر بھی ڈال دے تو یہ غنی ہو جائے گا۔ آئین بجاہ سید المرسلین ﷺ  
صفِ اولیں تو ہے خاص صفت وہاں پاؤں جائیہ کہاں شرف  
صفِ آخریں سے بھی دور تر جو اشارہ ہو تو وہیں سہی  
آخر میں مولانا علی شیر حیدری صاحب مدظلہ العالی جیسے عالم ھٹانی اور مردِ مجاہد کی خدمت  
میں دستِ بستہ درخواست ہے کہ حضرت! آپ جیسے علماء کے منہ سے نکلی ہوئی بات کو عوامِ الناس  
اپنے لیے سند بھجھتے ہیں.....

ع کافی ہے تسلی کو تری ایک نظر بھی

اول تو آپ ایسی کتابوں کے حوالہ سے گریز ہی کیا کریں اور اگر حوالہ دینا ناگزیر ہی ہو تو پھر  
ایسی کتابوں کی خامیوں کی طرف بھی اشارہ ضرور فرمادیا کریں، تاکہ عوامِ الناس ایسی کتابوں کو پڑھ  
کر مغالطہ میں بٹلا نہ ہوں.....

ع نہیں معلوم یہ کس کس کی نظر سے گزرے

## پیغامِ سروش:

ساتھی اپنے محترم قارئین کو قاضی ابو بکر بن العربی رحمہ اللہ (م ۵۳۳ھ) کی ایمان افروز وصیت سنانا چاہتا ہوں جو عہد حاضر کے مسلمانوں کے لیے ”سرودا زلی“ اور ”پیغامِ سروش“ ہے:

وَقَدْ بَيْنَتْ لَكُمْ أَنَّكُمْ لَا تَقْبِلُونَ عَلَى أَنفُسِكُمْ فِي دِينَارٍ، بَلْ  
فِي دِرْهَمٍ إِلَّا عُدْ لَا بُرِيَّثَا مِنَ التَّهْمَمِ، سَلِيمًا مِنَ الشَّهْوَةِ، فَكَيْفَ  
تَقْبِلُونَ فِي أَحْوَلِ السَّلْفِ وَمَا جَرِيَ بَيْنَ الْأَوَّلِيَّنِ مِنْ لِيْسَ لَهُ  
مَرْتَبَةَ فِي الدِّينِ، فَكَيْفَ فِي الْعِدْلَةِ (۱).

”میں تم سے بر ملا کہتا ہوں کہ جب تم اپنے خلاف دینار بلکہ درہم تک کا  
دعویٰ اس وقت تک تسلیم نہیں کر سکتے جب تک (تمہیں یقین نہ ہو جائے) کہ  
مذکوری سچا، اتهامات سے بری اور نفسانی خواہشوں سے پاک ہے، تو تم احوال  
سلف اور مشاجراتِ صحابہ رض کے بارے میں ایسے آدمی کی بات کیسے مان لیتے  
ہو، جس کی عدالت تو ٹو گجا، دین میں بھی اس کا کوئی مقام نہیں،“

اللَّهُمَّ وَفِقْنَا لِمَا تَحِبُّ وَتَرْضَى مِنْ قَوْلٍ أَوْ عَمَلٍ  
وَآخِرَ دُعَوَانَا أَنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

(۱) — (العواصم من القوائم ..... ص ۲۵۲)

موصوف نے تحقیق کا حق ہی ادا نہیں کیا بلکہ صحابہ کرام صلی اللہ علیہ وسلم کی عظمت، محبت اور ان کی عبقریت ایسے جامع اور منفرد انداز میں بیان کی ہے کہ منصف مزاج قاری کے لیے اقرار و اعتراف کے علاوہ کوئی چارہ کا رہا باقی نہیں رہتا، بالخصوص حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ پر اعترافات کے جواب میں جن حقائق سے پرده اٹھایا ہے وہ حصہ اس کتاب کا ”شاہکار“ کہلانے کا مستحق ہے۔

بس یہی کہا جاسکتا ہے کہ یہ کتاب لا جواب ہے اور اس سے پہلے اس موضوع پر ایسی جامع تصنیف نظر سے نہیں گزری۔

شیخ الحدیث حضرت شیخ زبان سلیمان بن عثمان

مولانا ظفر اقبال صاحب نے ایک مظلوم صحابیؓ کے دفاع میں بڑی محنت سے قلم اٹھایا ممتازت کے ساتھ ان پر عائد کیے جانے والے اعترافات کا جواب دیا، دل سے دعا کرتا ہوں کے اللہ تعالیٰ آپ کی اس کاوش کو قبول فرمائیں اور اسے نافع بنائیں۔

مولانا نے ازحد محنت کے ساتھ نقد کیا ہے لیکن اعتدال کا دامن ہاتھ سے نہیں چھوڑا اور نہ ہی سو قیانہ زبان استعمال کی ہے، مؤلف کونہ صرف قلم اور جذبات پر بلکہ اپنے موضوع پر بھی پوری گرفت حاصل ہے اس لیے وہ اپنے قارئین کو مطمئن اور قائل کرنے میں پوری طرح کامیاب ہوئے ہیں تعصب سے دامن بچا کر کتاب کا مطالعہ کرنے والے حضرات اپنے آپ کو میری رائے سے اتفاق کرنے پر مجبور پائیں گے۔

حضرت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ پر جرح کے جتنے دروازے کھولے گئے ہیں اس کتاب میں انہیں مضبوطی سے بند کر دیا گیا ہے۔ مدافعت کا پورا اسلوب اور تحقیق کا سارا انداز سلف کے طریق پر ہے اور یہ اس کتاب کی سب سے بڑی قوت اور خوبی ہے۔ سلف کو سند بنائے بغیر رد و قبول کا کوئی بھی عمل دینی و ثوقی سے محروم رہ جاتا ہے۔

احمد جاوید صاحب